
Voice Of Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama   Doi : 10.36972/jvow.v9i1.344
eISSN : 26860198 | pISSN : 25807900       Vol. 9 No.  1

MARTABAT DAN AKSI INSANI: MODEL PRAKSIS TEOLOGI IMAGO DEI
YANG MERANGKUL ANAK BERKEBUTUHAN KHUSUS

Diany Rita Pangapulon Saragih1; Hotman Siagian2; Hocky Salim3

123Sekolah Tinggi teologi Wesley Methodist Indonesia

saragihdiany@gmail.com

ABSTRAK
Penelitian ini mengkaji kesenjangan antara proklamasi teologi mengenai martabat manusia dan praktik sosial
yang sering kali eksklusif terhadap anak berkebutuhan khusus. Dengan tujuan menjembatani "Martabat" dan
"Aksi Insani". Penelitian ini bertujuan untuk mensintesiskan doktrin  Imago Dei menjadi sebuah kerangka
kerja praktis untuk inklusi sosial. Menggunakan desain kualitatif deskriptif dengan mengintegrasikan studi
kepustakaan dan studi kasus di UPT Golden Kids UKI. Hasil penelitian menunjukkan bahwa, secara teologi,
model  relasional  Imago  Dei  yang  berlandaskan  pada  martabat  yang  melekat,  kemanusiaan  sebagai
relasionalitas, dan interdependensi sebagai anugerah menyediakan fondasi yang paling kokoh untuk inklusi.
Secara  empiris,  studi  kasus  mengidentifikasi  tiga  praktik  kunci:  pedagogi  martabat,  komunitas
interdependen,  dan advokasi  profetis.  Dialog antara  teologi  dan praktik ini  menghasilkan sebuah Model
Praksis Teologi Inklusif yang merangkul anak berkebutuhan khusus, yang bertumpu pada tiga pilar: Fondasi
Afirmatif,  Praktik Partisipatif,  dan Keterlibatan Profetis.  Penelitian ini menyimpulkan bahwa  Imago Dei,
ketika dipahami secara relasional, bukan sekadar doktrin, melainkan sumber daya spiritual dan etis yang kuat
untuk menginspirasi aksi insani yang memperjuangkan keadilan dan komunitas yang benar-benar inklusif
bagi sesama.

Kata Kunci: Imago Dei, Anak Berkebutuhan Khusus, Praksis Teologi Inklusif

ABSTRACT
This research examines the gap between the theological proclamation of human dignity and social practices
that  are  often  exclusive  towards  children  with  special  needs.  With  the  aim of  bridging  "Dignity"  and
"Humane Action," this study seeks to synthesize the doctrine of Imago Dei into a practical framework for
social inclusion. Employing a descriptive qualitative design by integrating literature studies and a case study
at  UPT Golden Kids  UKI,  the  findings  indicate  that,  theologically,  the  relational  model  of  Imago Dei
grounded in inherent dignity, humanity as relationality,  and interdependence as a gift  provides the most
robust  foundation for  inclusion.  Empirically,  the  case study  identifies  three  key practices:  pedagogy of
dignity, interdependent community, and prophetic advocacy. The dialogue between this theology and practice
generates an Inclusive Theological Praxis Model that embraces children with special needs, resting on three
pillars: Affirmative Foundation, Participatory Practice, and Prophetic Engagement. This study concludes
that the , when understood relationally, is not merely doctrine but a potent spiritual and ethical resource to
inspire humane action that strives for justice and a truly inclusive community for all.

Keywords: Imago Dei, Children with Special Needs, Inclusive Theological Praxis

16

mailto:saragihdiany@gmail.com


Voice Of Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama | Vol. 9 No. 1

PENDAHULUAN
Disabilitas  adalah  sebuah realitas  kemanusiaan  yang universal  dan tak  terhindarkan.  Organisasi
Kesehatan Dunia (WHO) memperkirakan bahwa lebih dari satu miliar orang, atau sekitar 16% dari
populasi  global,  hidup  dengan  suatu  bentuk  disabilitas,  dan  angka  ini  terus  meningkat  seiring
dengan bertambahnya usia populasi dan prevalensi penyakit kronis  (World Health Organization,
2023). Di Indonesia, data Long Form Sensus Penduduk 2020 yang diolah oleh Badan Pusat Statistik
(BPS) yang dirilis tahun 2024 menunjukkan bahwa prevalensi  anak berkebutuhan khusus terdapat
1,43 persen atau sekitar 1 hingga 2 orang dari setiap 100 penduduk (Badan Pusat Statistik, 2024).
Angka-angka ini bukan sekadar statistik; mereka merepresentasikan jutaan individu dengan kisah,
harapan, dan hak yang unik, yang sering kali terpinggirkan dari partisipasi penuh dalam kehidupan
bermasyarakat.  Persoalan disabilitas,  oleh karena itu,  bukanlah isu minoritas,  melainkan sebuah
agenda  kemanusiaan  fundamental  yang  menantang  fondasi  keadilan  dan  inklusivitas  sebuah
peradaban.
Secara historis, narasi dominan mengenai disabilitas sering kali berakar pada model medis yang
memandang  disabilitas  sebagai  defisit  atau  kelainan  individual  yang  perlu  "diperbaiki"  atau
"disembuhkan". Model medis memandang disabilitas sebagai kegagalan fungsi tubuh atau penyakit
yang  memerlukan  penanganan  atau  penyembuhan  medis  dan  pertolongan  professional  (Paruru,
2024).Namun,  perkembangan  dalam studi  disabilitas  kritis  (disability  studies)  telah  menggeser
paradigma ini menuju model sosial. Model sosial menegaskan bahwa individu mungkin memiliki
impairment (kerusakan atau perbedaan fungsi tubuh), tetapi yang sesungguhnya membuat mereka
"disabel" adalah hambatan-hambatan sosial, lingkungan, dan sikap yang diciptakan oleh masyarakat
(Oliver et al., 2012).  Hambatan ini bermanifestasi dalam berbagai bentuk: mulai dari infrastruktur
fisik yang tidak aksesibel, sistem pendidikan yang segregatif, kurangnya kesempatan kerja, hingga
stigma dan prasangka yang mengakar kuat dalam budaya. Dalam kerangka ini, disabilitas bukanlah
tragedi personal, melainkan isu keadilan sosial yang menuntut transformasi struktural dan kultural.
Ironisnya,  institusi  keagamaan,  termasuk  gereja,  memiliki  rekam  jejak  yang  ambigu  dalam
merespons isu disabilitas. Sikap ini oleh beberapa peneliti disebut sebagai  ambivalen, yakni tampak
terbuka, namun prakteknya masih membatasi keterlibatan anak berkebutuhan khusus berdasarkan
kriteria kenormalan (Harisantoso, 2022).  Ambiguitas tersebut  terlihat dari jurang yang lebar antara
praktik karitatif dan cara pandang teologis yang masih problematis. Ajaran kasih memang lebih
menginspirasi  banyak  aksi  seperti  pendirian  panti  asuhan,  rumah  sakit,  dan  sekolah  bagi  anak
berkebutuhan khusus. Namun, pada saat yang sama,  teologi Kristen secara historis juga tidak luput
dari interpretasi  yang problematis. Beberapa pandangan teologi secara implisit maupun eksplisit
mengaitkan disabilitas dengan dosa, kutukan ilahi, atau kurangnya iman, yang secara tidak langsung
melanggengkan  stigma  dan  eksklusi.  Pandangan  ini  sejalan  dengan  model  moral  yang
mendefinisikan disabilitas sebagai hukuman dan kutukan karena kegagalan menjalankan kehendak
Tuhan atau akibat dosa individu maupun orang tua (Magdalena, 2024).
Nancy  Eiesland  dalam  karyanya  yang  monumental,  The  Disabled  God,  menyoroti  bagaimana
teologi tradisional sering kali mengagungkan kesempurnaan fisik dan kognitif sebagai cerminan
citra Allah  (Eiesland, 2004),  sehingga secara tidak sengaja meminggirkan mereka yang tubuhnya
tidak sesuai dengan norma tersebut. Pemahaman ini juga ditegaskan oleh (Nainggolan, 2022) yang
menyatakan  bahwa  kesegambaran  manusia  dengan  Allah  dipahami  hanya  dalam  kemmapuan
rasional dan intelektual, yang berujung pada diskriminasi dan pengabaian citra Allah dalam diri
penyandang  disabilitas  intelektual.  Akibatnya,  alih-alih  menjadi  ruang  aman  (safe  space)  yang
merangkul  semua  orang,  komunitas  gereja  terkadang  justru  menjadi  tempat  di  mana  anak
berkebutuhan khusus mengalami penghakiman teologi dan pengucilan sosial.
Kesenjangan antara idealisme teologi tentang kasih universal dan realitas praktik yang eksklusif ini
menciptakan  sebuah  krisis  pastoral  dan  teologi  yang  mendesak.  Gereja  dan  komunitas  Kristen

17



Diany Dkk |Martabat Dan Aksi Insani:...
Doi : 10.36972/jvow.v9i1.344

dipanggil untuk merefleksikan kembali fondasi teologinya secara kritis: apakah teologi yang dianut
benar-benar  membebaskan  dan  memberdayakan,  atau  justru  turut  andil  dalam  melanggengkan
struktur-struktur yang menindas? Pertanyaan ini menjadi semakin relevan di Indonesia, di mana
nilai-nilai agama memegang peranan sentral dalam kehidupan sosial, namun kesadaran akan hak-
hak anak berkebutuhan khusus masih dalam tahap perkembangan. Konteks ini menjadi semakin
krusial  ketika  berfokus  pada  anak  berkebutuhan  khusus  .  Keluarga  dengan  anak  seperti  ini
seringkali  menghadapi  stigma  sosial,  beban  emosional  dan  kesulitan  menemukan   lembaga
pendidikan  yang  bukan  hanya  menerima  secara  administratif,  tetapi  juga  merangkul  dan
mengembangkan potensi anak. Gereja dan lembaga pendidikan Kristen, yang seharusnya menjadi
garda  terdepan  dalam  praktik  kasih,  justru  seringkali  belum  siap  dan  masih  bergumul  dalam
menerjemahkan teologi inklusif menjadi aksi nyata untuk menyambut anak berkebutuhan khusus
dan keluarga mereka.
Imago Dei: Menemukan Kembali Martabat insani sebagai Landasan Inklusi
Di jantung teologi Kristen terdapat doktrin  manusia sebagai gambar dan rupa Allah (Kejadian 1:26-
27). Doktrin ini secara radikal menegaskan bahwa setiap individu, tanpa terkecuali, memiliki nilai,
kehormatan, dan martabat yang inheren, bukan karena kemampuan, status, atau kontribusi mereka,
melainkan semata-mata karena mereka adalah ciptaan yang merefleksikan Sang Pencipta. Martabat
ini  bersifat  intrinsik  dan tidak  dapat  dicabut;  ia  tidak  berkurang oleh  kondisi  fisik,  intelektual,
maupun sosial seseorang. Teolog Millard J. Erickson  menegaskan bahwa Imago Dei  adalah dasar
bagi konsep hak asasi manusia dalam tradisi Kristen, yang memberikan fondasi mengapa setiap
kehidupan manusia harus dihormati dan dilindungi (Millard, 2007)
Lebih jauh, menggali makna teologis  tidak dapat dilepaskan dari narasi biografi tokoh Alkitab pada
masa kanak-kanak. Alkitab mencatat bagaimana Allah sering kali memilih dan memanggil individu
sejak masa kecil mereka seperti Samuel yang mendengar suara Tuhan saat melayani di Bait Allah (1
Samuel 3), atau Daud yang diurapi saat masih muda dan dianggap remeh oleh keluarganya. Hal ini
menegaskan  bahwa  masa  kanak-kanak  bukanlah  sekadar  fase  transisi  menuju  kedewasaan,
melainkan  sebuah  locus  di  mana  Allah  hadir  dan  berkarya  secara  utuh.  Dalam  konteks  anak
berkebutuhan  khusus,  biografi  iman  tersebut  mengajarkan  bahwa  keterbatasan  fisik  maupun
kognitif pada masa kanak-kanak tidak menghalangi kedaulatan Allah. Allah tetap dapat  memakai
mereka sebagai pembawa pesan ilahi bagi komunitas.
Secara historis, interpretasi  telah berkembang. Pandangan substantif menekankan bahwa citra Allah
terletak  pada  kapasitas  tertentu  manusia,  seperti  rasionalitas  atau  jiwa.  Pandangan  fungsional
mengartikannya  sebagai  mandat  manusia  untuk  berkuasa  atas  ciptaan.  Namun,  pandangan-
pandangan ini  berisiko menjadi  eksklusif,  karena dapat  diartikan bahwa mereka yang kapasitas
rasional atau fungsionalnya terganggu memiliki citra Allah yang "rusak" atau "berkurang". Sebagai
respons, teologi kontemporer, terutama dalam dialog dengan studi disabilitas, lebih menekankan
pada  pandangan  relasional  (Yong,  2011).  Dalam  pandangan  ini,   tidak  terletak  pada  kapasitas
internal, melainkan pada kapasitas untuk menjalin relasi dengan Allah, dengan sesama, dan dengan
ciptaan.  Manusia  adalah  gambar  Allah  karena  ia  diciptakan  untuk  hidup  dalam  persekutuan.
Perspektif ini secara inheren bersifat inklusif, karena setiap manusia, terlepas dari kemampuannya,
memiliki kapasitas untuk memberi dan menerima kasih dalam suatu komunitas.   Pandangan ini
mendasarkan   pada  kapasitas  universal  manusia  untuk  menjalin  relasi  Allah  dan sesama,  yang
berakar pada natur Allah Tritunggal sebagai Persekutuan kasih (Kristianto, 2023)
Dengan demikian, teologi  yang dipahami secara relasional menawarkan sumber daya teologi yang
luar biasa kuat untuk melawan segala bentuk marginalisasi. Ini menantang masyarakat dan gereja
untuk melihat anak berkebutuhan khusus bukan sebagai objek belas kasihan, masalah yang harus
diselesaikan  atau  objek  pelayanan/Liyan,  menuju  pengakuan  mereka  sebagai  subjek  dalam
bergereja dan  sesama pembawa citra Allah yang berharga (Harisantoso, 2022), yang kehadirannya

18



Voice Of Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama | Vol. 9 No. 1

justru memperkaya komunitas. Teologi ini mengubah pertanyaan dari, "Apa yang bisa kita lakukan
untuk mereka?" menjadi "Bagaimana kita bisa hidup bersama mereka dalam komunitas yang saling
menghormati  dan  memberdayakan?"  Doktrin  ini  menuntut  sebuah  pergeseran  fundamental  dari
sekadar aksi karitatif menjadi perjuangan untuk keadilan sosial yang didasarkan pada pengakuan
martabat insani yang setara.  juga dapat ditelusuri melalui kapasitas berkomunikasi yang hidup dan
dinamis  di  tengah  keluarga.  Sebagai  gambar  Allah  Tritunggal  yang  adalah  persekutuan  kasih,
manusia  dipanggil  untuk membangun relasi  komunikasi  yang saling mendengar,  mengakui,  dan
mengafirmasi  satu  sama  lain.  Di  dalam  keluarga,  komunikasi  sehari-hari  mulai  dari  sapaan
sederhana, ekspresi emosi, hingga pengambilan keputusan bersama menjadi ruang konkret di mana
martabat anak sebagai pembawa citra Allah dipelihara atau justru dilukai. Karena itu,  tidak hanya
dipahami sebagai konsep abstrak,  tetapi tampak dalam cara keluarga berbicara,  mendengar,  dan
merespons anak berkebutuhan khusus sebagai anggota keluarga yang setara dan berharga.
Kesenjangan antara Teologi dan Praktik
Meskipun doktrin   memiliki  potensi  teologi  yang begitu  besar,  pengamatan  awal  menunjukkan
adanya kesenjangan yang signifikan antara proklamasi teologi di mimbar dan realitas praktik sosial
di akar rumput.  Masih ada Gereja dan lembaga pendidikan Kristen, yang secara teoretis mengamini
martabat setiap individu, namun dalam praktiknya belum mampu menciptakan lingkungan yang
benar-benar inklusif.  Hal ini  disebabkan karena pemahaman  yang masih terjebak pada dimensi
rasional  dan  fungsional,  padahal  teologi  yang  memadai  harus  berpusat  pada  relasionalitas  dan
interdependensi  (Yong, 2011). Hambatan inklusi yang bersifat arsitektural, komunikatif,  maupun
sikap masih sering ditemukan  (Paruru,  2024).  Kurikulum yang tidak  adaptif,  liturgi  yang tidak
aksesibel bagi anak berkebutuhan khusus sensorik, dan kurangnya representasi anak berkebutuhan
khusus dalam kepemimpinan adalah beberapa contoh nyata dari kesenjangan ini.
Kesenjangan  ini  memunculkan  pertanyaan  penelitian  yang  sentral:  Bagaimana  teologi   dapat
diterjemahkan dari  sebuah konsep doktrinal  yang agung menjadi  sebuah kerangka kerja  praktis
yang secara efektif merangkul anak berkebutuhan khusus? Pertanyaan ini menyiratkan kebutuhan
untuk menjembatani dunia refleksi teologi (Martabat Ilahi) dengan dunia aksi sosial yang konkret
(Aksi Insani). Kebutuhan akan sebuah praksis sebuah siklus berkelanjutan antara refleksi teologi
dan tindakan praktis telah menjadi fokus utama dalam diskursus teologi inklusif di Indonesia. 
Untuk  menjawab  pertanyaan  utama  tersebut,  penelitian  ini  akan  mengeksplorasi  dua  sub-
pertanyaan:
Apa  saja  elemen-elemen  kunci  dari  teologi   yang  secara  spesifik  meneguhkan  martabat  dan
partisipasi penuh anak berkebutuhan khusus?
Bagaimana prinsip-prinsip  teologi  tersebut  diwujudkan dalam praktik  sosial  di  sebuah lembaga
pendidikan  inklusif,  dan  model  praksis  seperti  apa  yang  dapat  dirumuskan  dari  dialog  antara
idealisme teologi dan realitas empiris di lapangan?

Penelitian ini berargumen bahwa tanpa sebuah proses penerjemahan yang disengaja dan reflektif,
doktrin  berisiko menjadi slogan teologi yang kosong makna. Oleh karena itu, penelitian ini akan
melakukan eksplorasi dua arah: dari teologi ke praktik, dan dari praktik kembali ke teologi. Sebagai
lokus untuk mengamati  proses  penerjemahan ini,  penelitian  ini  memilih  Unit  Pelaksana  Teknis
(UPT) Golden Kids di bawah naungan Universitas Kristen Indonesia (UKI) sebagai studi kasus.
Lembaga ini  dipilih  karena  komitmen  institusionalnya  untuk  melayani  anak-anak berkebutuhan
khusus dalam kerangka nilai-nilai Kristen, menjadikannya sebuah "laboratorium hidup" yang ideal
untuk mengamati bagaimana teologi inklusif diupayakan dalam sebuah praktik nyata.
Dengan  demikian,  penelitian  ini  memiliki  signifikansi  ganda.  Secara  teoretis,  penelitian  ini
bertujuan untuk memperkaya diskursus teologi disabilitas di Indonesia dengan menawarkan sebuah
model teologi-praktis yang berakar pada doktrin . Secara praktis, penelitian ini diharapkan dapat

19



Diany Dkk |Martabat Dan Aksi Insani:...
Doi : 10.36972/jvow.v9i1.344

memberikan wawasan dan rekomendasi konkret bagi gereja, lembaga pendidikan, dan organisasi
sosial Kristen lainnya tentang bagaimana cara membangun komunitas yang lebih adil, aksesibel,
dan inklusif. Penelitian ini pada akhirnya adalah sebuah upaya untuk memastikan bahwa pengakuan
akan martabat  ilahi  setiap insan tidak berhenti  sebagai  keyakinan dogmatis,  melainkan berbuah
menjadi aksi insani yang transformatif.

Metode Penelitian
A. Pendekatan dan Jenis Penelitian
Penelitian  ini  menggunakan  pendekatan  kualitatif  deskriptif.  Pendekatan  ini  dipilih  karena
relevansinya  untuk  memahami  secara  mendalam  makna,  nilai,  proses,  dan  pengalaman  yang
berkaitan  dengan  fenomena  pendidikan  dan  pemberdayaan  anak  berkebutuhan  khusus  dalam
konteks  spesifik.  Penelitian  kualitatif  bertujuan  untuk  memahami  fenomena  tentang  apa  yang
dialami oleh subjek penelitian secara holistik, dengan cara deskripsi dalam bentuk kata-kata dan
bahasa,  pada  suatu  konteks  khusus  yang  alamiah  dan  dengan  memanfaatkan  berbagai  metode
alamiah (Lexy J. Moleong, 2018)
B. Objek dan Lokasi Penelitian
Objek  penelitian  ini  adalah  UPT Golden Kids  UKI,  sebuah unit  layanan  pendidikan di  bawah
naungan Universitas Kristen Indonesia yang berfokus pada pelayanan anak berkebutuhan khusus.
Seluruh kegiatan pengumpulan data primer dilaksanakan di lokasi unit tersebut.

C. Teknik Pengumpulan Data
Untuk memperoleh data yang kaya dan mendalam, penelitian ini mengkombinasikan tiga teknik
pengumpulan data, yaitu observasi, wawancara, dan studi kepustakaan.
1. Observasi Partisipatif Pasif Teknik pengumpulan data primer utama dilakukan melalui observasi
langsung di lokasi penelitian. Observasi ini dilaksanakan dengan metode partisipatif pasif, di mana
peneliti  hadir  sebagai  pengamat  dalam  kegiatan  belajar-mengajar  tanpa  terlibat  aktif  atau
mengintervensi  proses  yang  sedang  berlangsung.  Sebagaimana  diutarakan  Sugiyono  (2019),
observasi bertujuan untuk menangkap data yang natural, autentik, dan tidak direkayasa mengenai
proses pendidikan, kurikulum adaptif, interaksi sosial, dan fasilitas penunjang.
2. Wawancara Sederhana Untuk melengkapi data observasi, penelitian ini juga menggunakan teknik
wawancara sederhana. Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur dengan informan kunci, yaitu
Kepala Unit UPT Golden Kids. Tujuan dari wawancara ini adalah untuk menggali pemahaman yang
lebih dalam mengenai visi, filosofi, strategi, serta tantangan yang dihadapi oleh lembaga dari sudut
pandang pimpinan.  Data  dari  wawancara  memberikan konteks  dan justifikasi  terhadap praktik-
praktik yang teramati di lapangan.
3. Studi kepustakaan. Selain pengumpulan data primer, penelitian ini juga menggunakan metode
studi  kepustakaan secara  ekstensif.  Berbagai  sumber primer  dan sekunder  dianalisis,  mencakup
buku,  jurnal  akademik,  dokumen  kebijakan,  serta  teks-teks  teologi  yang  relevan  dengan  isu
disabilitas, , inklusivitas, dan pendidikan Kristen. Analisis ini berfungsi untuk membangun landasan
teoretis  yang kuat  serta  untuk menempatkan temuan dari  studi  kasus  UPT Golden Kids  dalam
dialog dengan diskursus akademik yang lebih luas.

LANDASAN TEORI
Bagian  ini  menyajikan  kerangka  kerja  konseptual  dan  teoretis  yang  menjadi  dasar  penelitian.
Landasan teori ini mencakup tiga pilar utama: pertama, eksplorasi teologi mengenai doktrin  dan
relevansinya bagi inklusi; kedua, pergeseran paradigma dalam memahami disabilitas melalui model
sosial; dan ketiga, pemaknaan pendidikan inklusif sebagai sebuah praktik keadilan sosial. Ketiga
pilar ini akan menjadi lensa analisis untuk menafsirkan temuan empiris dari studi kasus.

20



Voice Of Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama | Vol. 9 No. 1

1. Teologi : Dari Pandangan Klasik menuju Perspektif Relasional
Doktrin  (gambar dan rupa Allah) merupakan fondasi antropologi teologi Kristen yang menyatakan
bahwa  manusia  memiliki  martabat  dan  nilai  yang  unik  karena  diciptakan  menurut  citra  Sang
Pencipta (Kej. 1:26-27). Namun, penafsiran terhadap makna citra tersebut telah berkembang dan
memiliki implikasi yang berbeda terhadap inklusivitas anak berkebutuhan khusus. Berangkat dari
kebutuhan  untuk  memetakan  pandangan  historis  hingga  kontemporer,  kajian  teologis  mengenai
antropologi manusia setidaknya menemukan tiga tipologi utama  yang diakui secara luas. Sherly
Masnidar  merangkum  ketiganya  sebagai  model  fungsional,  substansial  atau  struktural,  dan
relasional,  di  mana  masing-masing  memiliki  penekanan  yang  berbeda  dalam  melihat  martabat
manusia.
Dalam relasi sosial, selalu ada dua kecenderungan yang berjalan beriringan: kecenderungan untuk
menerima dan kecenderungan untuk menolak  sikap orang lain.  Keduanya merupakan dinamika
yang seimbang dalam konteks masing-masing dan, pada tingkat tertentu, merupakan bagian dari
dialektika  hidup.  Bagi  anak  berkebutuhan  khusus  dan  keluarga  mereka,  pengalaman  diterima
maupun ditolak menjadi ruang penting untuk membentuk cara pandang terhadap diri dan dunia.
Tugas gereja dan lembaga pendidikan Kristen adalah mengintervensi dialektika ini secara kreatif:
memperkuat  pengalaman  diterima,  sekaligus  mengolah  pengalaman  penolakan  agar  menjadi
kesempatan pembelajaran yang memulihkan, bukan luka baru yang memperdalam stigma
Secara  historis,  pemahaman  dominan  dapat  dikategorikan  ke  dalam  dua  model  utama.  Model
substantif, yang dipengaruhi oleh filsafat Yunani dan diartikulasikan oleh teolog seperti Agustinus
dan Thomas Aquinas, menempatkan  pada substansi atau kapasitas tertentu yang dimiliki manusia,
seperti rasionalitas, kehendak, atau jiwa yang non-material  (J. E. Millard, 2007, 532).  Masnidar
mengungkapkan  model  ini  mengatakan  bahwa  martabat  manusia  terletak  pada  sifat  atau
kemampuan internal yang melekat (esensial) pada dirinya  (Masnidar, 2023). Model  ini berfokus
pada apa yang manusia miliki, bukan apa yang ia lakukan atau bagaimana ia berelasi. Keunggulan
pandangan ini adalah ia memberikan dasar bagi keunikan manusia. Namun, kelemahannya adalah ia
berisiko  menciptakan  hierarki  kemanusiaan.  Individu  yang  kapasitas  rasional  atau  kognitifnya
dianggap  kurang  dari  standar  normal,  seperti  anak  berkebutuhan  khusus,  dapat  secara  implisit
dipandang memiliki citra Allah yang terdistorsi atau tidak lengkap (Grenz, 2000)
Model fungsional menafsirkan  bukan sebagai apa yang manusia miliki,  melainkan sebagai apa
yang manusia lakukan. Pandangan ini berfokus pada mandat yang diberikan Allah kepada manusia
untuk "berkuasa"  dan "mengelola"  ciptaan  (Kej.  1:28).  Martabat  manusia  dilihat  dari  perannya
sebagai wakil  Allah di bumi. Sama seperti  model substantif,  model ini  juga problematis karena
mengukur nilai manusia berdasarkan produktivitas dan kemampuannya untuk menjalankan fungsi
tertentu.  Individu  yang  tidak  dapat  memenuhi  standar  kemandirian  atau  kontribusi  ekonomi
masyarakat dapat dengan mudah termarginalisasi. 
Sebagai  respons  kritis  terhadap  keterbatasan  kedua  model  tersebut,  teologi  kontemporer,  yang
banyak dipengaruhi oleh studi disabilitas, mengajukan model relasional. Pandangan ini didukung
kuat oleh Stanley Grenz, yang dalam Theology for the Community of God, menolak pandangan
substantif   (berbasis  akal)  sebagai  landasan  martabat  (Grenz,  2000,176).  Bagi  Grenz,  motif
pemersatu teologi adalah komunitas dan   secara fundamental bersifat relasional, mencerminkan
natur Allah Tritunggal  yang adalah persekutuan kasih.  Pandangan ini berargumen bahwa  tidak
terletak pada kapasitas internal atau fungsi eksternal individu, melainkan pada kapasitas inherennya
untuk menjalin relasi dengan Allah, sesama, dan seluruh ciptaan. Kemanusiaan kita, menurut Grenz
adalah kodrat sebagai pribadi yang ditakdirkan untuk komunitas (Grenz, 2000, 180). Hal ini senada
dengan Amos Yong, yang  menegaskan bahwa kemanusiaan sejati ditemukan bukan dalam otonomi,
melainkan dalam interdependensi (Yong, 2011). Pandangan relasional ini ditegaskan kembali dalam
beberapa  artikel.  Kristianto  mencatat  bahwa dalam  relasional  ,  Kesatuan  ini  diharapkan  turut

21



Diany Dkk |Martabat Dan Aksi Insani:...
Doi : 10.36972/jvow.v9i1.344

membangun  gereja  dalam  mengembangkan  interdependensi  (Kristianto,  2023).  Fritzson  dalam
artikel Kristianto juga merujuk pada pandangan Yong tentang interrelasionalitas (Kristianto, 2023).
Perspektif ini secara radikal bersifat inklusif karena setiap manusia, tanpa memandang kemampuan
fisik atau intelektualnya, diciptakan untuk memberi dan menerima kasih dalam sebuah komunitas.
Ketergantungan tidak lagi dilihat sebagai defisit, melainkan sebagai aspek otentik dari kemanusiaan.

2. Model Sosial Disabilitas: Pergeseran Paradigma
Pemahaman  mengenai  disabilitas  itu  sendiri  telah  mengalami  pergeseran  paradigma  yang
signifikan.  Model medis yang lama dominan memandang disabilitas sebagai masalah individual
sebuah tragedi personal yang disebabkan oleh defisit atau kelainan biologis pada tubuh seseorang.
Fokus  utama  dari  model  ini  adalah  "penyembuhan"  atau  "rehabilitasi"  individu  agar  dapat
"menyesuaikan diri" dengan masyarakat yang dianggap normal.
Sebagai kritik tajam terhadap model medis, para aktivis dan akademisi disabilitas mengembangkan
model sosial disabilitas. Model ini membuat pembedaan krusial antara  impairment dan  disability
(Oliver  et  al.,  2012).  Impairment merujuk  pada  kondisi  atau  perbedaan  fisik,  sensorik,  atau
intelektual  yang  ada  pada  tubuh  seseorang.  Sementara  itu,  disability (kedisabelan)  adalah
pengalaman pembatasan dan eksklusi yang diciptakan oleh masyarakat melalui hambatan-hambatan
lingkungan, institusional, dan sikap. Menurut model ini, seseorang dengan impairment tidak secara
otomatis menjadi disabel. Ia menjadi disabel ketika ia berhadapan dengan tangga tanpa adanya jalur
landai, ketika ia tidak bisa mengakses informasi karena tidak tersedia dalam format Braille, atau
ketika  ia  ditolak  bekerja  karena  prasangka  mengenai  kemampuannya.  Model  sosial  dipahami
sebagai  konstruksi  sosial  atau  sesuatu  yang dipengaruhi  oleh  lingkungan sekitar,  di  mana yang
menjadi  masalah  adalah  kegagalan  masyarakat  atau  lingkungan  sosial  dalam  memandang  dan
mengakomodasi (Harisantoso, 2022)
Dengan demikian, model sosial menggeser lokasi masalah dari individu ke masyarakat. Disabilitas
bukanlah persoalan medis, melainkan isu keadilan sosial. Konsekuensinya, solusi yang ditawarkan
bukanlah  "memperbaiki"  individu,  melainkan  membongkar  dan  menghilangkan  hambatan-
hambatan  sosial  (disabling  barriers)  yang  ada.  Paradigma  ini  menjadi  landasan  teoretis  yang
penting bagi penelitian ini, karena ia sejalan dengan panggilan teologi untuk tidak hanya berbelas
kasihan kepada individu, tetapi juga untuk menantang dan mentransformasi struktur-struktur sosial
yang tidak adil.
3. Pendidikan Inklusif sebagai Praktik Keadilan
Dalam ranah pendidikan, pergeseran menuju model sosial melahirkan konsep pendidikan inklusif.
Pendidikan  inklusif  lebih  dari  sekadar  menempatkan  anak-anak  anak  berkebutuhan  khusus  di
sekolah umum (integrasi). Sebaliknya, ia menuntut transformasi fundamental dari seluruh sistem
sekolah untuk merespons keragaman semua peserta didik. Tujuannya adalah menciptakan sebuah
komunitas  belajar  di  mana setiap  anak merasa  diterima,  dihargai,  didukung,  dan  memiliki  rasa
kepemilikan (belonging).
John Swinton (2012) dalam bukunya Dementia Living in the Memories of God yang berfokus,
berargumen bahwa tujuan akhir dari inklusi bukanlah sekadar kehadiran fisik, melainkan penciptaan
"rasa memiliki" (belonging) (Swinton, 2012). Rasa memiliki ini hanya dapat tercapai ketika sebuah
komunitas  secara  aktif  menghargai  kehadiran  setiap  anggotanya  dan  melihat  keragaman  bukan
sebagai  masalah  yang  harus  dikelola,  melainkan  sebagai  anugerah  yang  memperkaya.  Dalam
konteks Kristen, pendidikan inklusif dapat dipahami sebagai sebuah praktik keadilan yang berupaya
mewujudkan  komunitas  "tubuh  Kristus"  (1  Kor.  12)  di  dalam ruang  kelas.  Ia  menolak  logika
eksklusi dan kompetisi, serta merangkul prinsip interdependensi, di mana setiap anggota, terlepas
dari  kemampuannya,  memiliki  peran  yang  vital  dan  kontribusi  yang  unik.  Oleh  karena  itu,

22



Voice Of Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama | Vol. 9 No. 1

penelitian ini memandang praktik pendidikan inklusif bukan hanya sebagai teknik pedagogis, tetapi
sebagai sebuah "Aksi Insani" yang berakar pada pengakuan teologi akan "Martabat Ilahi" setiap
anak.

PEMBAHASAN
Bagian ini menyajikan analisis mendalam yang menjembatani antara kerangka teologi-konseptual
yang telah diuraikan di atas dan realitas empiris dari studi kasus. Sesuai dengan tujuan penelitian,
pembahasan  ini  disusun  untuk  menjawab  dua  pertanyaan  penelitian  utama:  pertama,  mengenai
elemen-elemen  kunci  dari  teologi   yang meneguhkan martabat  anak  berkebutuhan  khusus;  dan
kedua,  mengenai  bagaimana prinsip-prinsip tersebut  diwujudkan dalam praktik sosial  di  sebuah
lembaga pendidikan inklusif, serta model praksis apa yang dapat dirumuskan dari dialog keduanya.
1. Fondasi Teologi untuk Inklusi: Rekonstruksi Makna 
Sebagaimana  telah  dipaparkan  dalam  landasan  teori,  pertanyaan  penelitian  pertama  menuntut
identifikasi  elemen-elemen  inklusif  dalam  doktrin  .  Analisis  kepustakaan  mengafirmasi  bahwa
model  relasional  dari   menyediakan  fondasi  teologi  yang  paling  kokoh  untuk  praktik  inklusi.
Berbeda  dengan  model  substantif  dan  fungsional  yang  berisiko  mengukur  martabat  manusia
berdasarkan kemampuan, model relasional mendasarkan martabat pada kapasitas universal manusia
untuk menjalin relasi dengan Allah dan sesama (Yong, 2011).
Lebih  jauh,  konsep  tubuh  Kristus  yang  dipaparkan  oleh  Rasul  Paulus  dalam  1  Korintus  12
memberikan metafora eklesiologis yang kuat untuk  relasional. Paulus menegaskan bahwa setiap
anggota tubuh, bahkan "anggota-anggota yang tampaknya paling lemah, justru yang paling penting"
(1 Kor. 12:22). Dalam metafora ini, keragaman tubuh termasuk keragaman kemampuan bukanlah
sebuah  masalah,  melainkan  sebuah  anugerah  yang  esensial  bagi  keutuhan  tubuh  itu  sendiri.
Kehadiran  anggota  yang  "lemah"  atau  "berbeda"  bukanlah  beban,  melainkan  kesempatan  bagi
anggota  lain  untuk mempraktikkan  kasih,  kerendahan  hati,  dan  saling  melayani.  Swinton  John
dalam artikelnya di Journal of Religion, Disability & Health, berpendapat bahwa gereja hanya bisa
menjadi gereja yang sejati ketika ia merangkul mereka yang berada di pinggiran (Swinton, 2012b),
karena justru di sanalah perjumpaan dengan "Allah yang Disabel"  menjadi nyata.
Dengan  demikian,  elemen-elemen  kunci  dari   yang  meneguhkan  martabat  anak  berkebutuhan
khusus adalah:
*Martabat yang Melekat (Inherent Dignity): Nilai manusia tidak berasal dari kemampuannya, tetapi
dari statusnya sebagai ciptaan yang dikasihi Allah.
*Kemanusiaan sebagai Relasionalitas: Esensi menjadi manusia adalah berada dalam persekutuan
dengan Allah dan sesama.
*Interdependensi sebagai Anugerah: Saling ketergantungan bukanlah tanda kelemahan, melainkan
fondasi dari komunitas yang otentik, sebagaimana digambarkan dalam metafora tubuh Kristus.
2. Praktik Inklusi di Lapangan: Studi Kasus UPT Golden Kids UKI
Pertanyaan penelitian kedua membawa kita dari ranah teologi ke ranah praktik: bagaimana prinsip-
prinsip  relasional ini diwujudkan dalam sebuah konteks nyata? Studi kasus di UPT Golden Kids
UKI, melalui observasi dan wawancara dengan Kepala Unit, memberikan gambaran empiris yang
kaya mengenai upaya menerjemahkan teologi menjadi aksi. Dari analisis data lapangan, muncul
tiga tema utama yang merefleksikan perwujudan "Aksi Insani" sebagai respons terhadap "Martabat
Ilahi".
2.1. Tema 1: Pedagogi Martabat, Melihat Pribadi di Balik Diagnosis
Temuan pertama yang paling menonjol adalah pergeseran fokus dari pendekatan yang berpusat pada
defisit (apa yang tidak bisa dilakukan anak) ke pendekatan yang berpusat pada martabat (siapa anak
itu sebagai pribadi). Dalam wawancara, Kepala Unit UPT Golden Kids berulang kali menekankan
filosofi dasar mereka:

23



Diany Dkk |Martabat Dan Aksi Insani:...
Doi : 10.36972/jvow.v9i1.344

"Tugas  pertama kami  di  sini  bukanlah  'mengajar'  dalam artian  akademis.  Tugas  pertama  kami
adalah  meyakinkan  setiap  anak  bahwa  mereka  berharga,  bahwa  mereka  dicintai  apa  adanya.
Diagnosis itu penting untuk strategi belajar, tapi diagnosis tidak boleh menjadi identitas anak. Kami
melihat Y, kami melihat M (nama samaran), bukan sekadar 'anak autis' atau 'anak down syndrome'.
Mereka adalah gambar Allah yang unik, dengan potensi dan karunia mereka sendiri. Ketika mereka
merasa dihargai sebagai pribadi, proses belajar akan mengikuti." (Wawancara, Kepala Unit UPT
Golden Kids).
Pernyataan  ini  adalah  gema  langsung  dari  teologi   relasional.  Praktik  ini  terlihat  jelas  selama
observasi.  Guru-guru  secara  konsisten  menggunakan  bahasa  yang  positif  dan  afirmatif.
Keberhasilan tidak hanya diukur dari pencapaian target akademis, tetapi juga dari perkembangan
sosio-emosional. Ketika seorang anak yang biasanya non-verbal berhasil melakukan kontak mata,
atau ketika seorang anak yang mudah frustrasi mampu mengelola emosinya tanpa tantrum, momen-
momen  itu  dirayakan  oleh  seluruh  kelas  sebagai  sebuah  kemenangan  besar.  Ini  adalah  sebuah
pedagogi  martabat  yang  secara  aktif  melawan  dehumanisasi  yang  sering  dialami  oleh  anak
berkebutuhan  khusus,  di  mana  mereka  direduksi  menjadi  label-label  medis.  Praktik  ini  adalah
perwujudan nyata dari pengakuan bahwa setiap anak, terlepas dari diagnosisnya, adalah subjek yang
utuh dan berharga. Martabat mereka diakui sebagai individu yang unik (Magdalena, 2024). 
Dalam konteks inilah, Aksi Insani  yang berpusat pada anak tersebut memiliki efek ganda yang
transformatif.  Aksi  Insani   ini  tidak  mengambil  bentuk  program  langsung  kepada  orang  tua,
melainkan  terjadi  ketika  orang  tua  menyaksikan  anak  mereka  diperlakukan  dengan  penuh
penghargaan. Ketika para orang tua melihat anak mereka yang mungkin selama ini dianggap beban
secara konsisten disambut dengan bahasa afirmatif dan setiap pencapaian kecilnya dirayakan oleh
para guru,  hal  ini  secara tidak langsung berfungsi  sebagai  pedagogi  martabat  bagi  keluarga itu
sendiri. Martabat anak yang diakui di sekolah memulihkan martabat keluarga di rumah. Ini adalah
langkah fundamental pertama dalam membekali keluarga agar tidak lagi merasa minder dan mampu
melawan stigma. Karena itu, keluarga perlu dihadirkan secara lebih eksplisit sebagai konteks yang
kaya dan kreatif dalam praksis teologi . Keluarga bukan hanya latar belakang anak berkebutuhan
khusus, melainkan ruang utama tempat anak belajar mengalami kasih, batas, konflik, pengampunan,
dan kerja sama. Di dalam keluarga, narasi tentang siapa anak itu, apakah ia dianggap beban atau
anugerah  dirumuskan dan diulangi  setiap  hari.  Ketika  keluarga  didampingi  untuk melihat  anak
sebagai pembawa  yang berharga, maka rumah dapat menjadi laboratorium kecil di mana inklusi
dipraktikkan secara kreatif melalui rutinitas: pembagian tugas rumah, cara merayakan keberhasilan
kecil, hingga cara menghadapi kegagalan bersama.

2.2. Tema 2: Komunitas Interdependen Dari "Melayani" menjadi "Hidup Bersama"
Tema kedua yang muncul adalah upaya sadar untuk membangun sebuah komunitas yang saling
bergantung,  bukan sekadar  hubungan satu  arah antara "pemberi  layanan" (guru)  dan  "penerima
layanan" (siswa). Hal ini terlihat dari struktur kegiatan belajar yang sering kali melibatkan kerja
kelompok lintas kemampuan. Anak-anak didorong untuk saling membantu sesuai dengan kekuatan
mereka masing-masing. Misalnya,  dalam sebuah proyek seni,  seorang anak dengan kemampuan
motorik  halus  yang  baik  mungkin  akan  membantu  temannya  yang  kesulitan  memegang  kuas,
sementara temannya itu mungkin memiliki imajinasi warna yang lebih kaya dan memberikan ide-
ide kreatif.
Kepala Unit menjelaskan visi di balik pendekatan ini:
"Kami ingin mematahkan paradigma 'belas kasihan'. Anak-anak ini bukan objek untuk dikasihani.
Mereka adalah anggota komunitas yang aktif.  Mereka tidak hanya belajar dari kami, kami juga
belajar banyak dari merekatentang ketulusan, tentang ketekunan, tentang cara melihat dunia dengan
cara yang berbeda. Kami sengaja menciptakan situasi di mana mereka harus saling mengandalkan.

24



Voice Of Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama | Vol. 9 No. 1

Ini  adalah miniatur  dari  tubuh Kristus.  Tidak ada yang lebih superior.  Semua orang butuh dan
dibutuhkan." (Wawancara, Kepala Unit UPT Golden Kids).
Praktik ini secara langsung mencerminkan prinsip teologi interdependensi. Ia menantang budaya
individualisme  dan  kompetisi  yang  mendominasi  sistem  pendidikan  konvensional.  Dengan
menekankan saling ketergantungan, UPT Golden Kids tidak hanya mempersiapkan anak-anak untuk
hidup di masyarakat, tetapi juga membentuk sebuah model masyarakat alternatifsebuah komunitas
di  mana nilai  seseorang tidak  ditentukan oleh  kemandiriannya,  melainkan oleh  kemampuannya
untuk memberi dan menerima dalam sebuah jaringan relasi. Ini adalah sebuah Aksi Insani yang
berakar  kuat  pada  pemahaman  eklesiologis  tentang  gereja  sebagai  persekutuan  yang  beragam
namun satu. Praksis teologi yang merangkul anak berkebutuhan khusus menuntut hubungan yang
simetris  antara  apa  yang  dipikirkan,  apa  yang  dirasakan,  dan  apa  yang  dilakukan  komunitas.
Refleksi  teologis  di  kepala  (pikir)  perlu  diresapi  oleh  empati  dan  kepekaan  hati  (rasa),  lalu
diterjemahkan dalam tindakan nyata (tindak) yang konsisten. Ketika ketiga dimensi ini, kognitif,
afektif,  dan praktis disikapi sebagai satu kesatuan wacana hidup, maka teologi tidak lagi hanya
menjadi bahan bacaan, tetapi narasi yang menarik untuk dibaca, diceritakan kembali, dan dihidupi
bersama.  Simetri  ini  menjadi  indikator  penting  bahwa pemahaman tentang  sungguh menjelma
menjadi aksi insani sehari-hari.
2.3. Tema 3: Advokasi Profetis Menantang Stigma di Luar Tembok Sekolah
Tema ketiga menunjukkan bahwa praktik  inklusi  di  UPT Golden Kids  tidak berhenti  di  dalam
gerbang sekolah. Lembaga ini secara sadar mengambil peran sebagai agen perubahan sosial yang
menantang stigma dan miskonsepsi tentang disabilitas di masyarakat luas. Hal ini dilakukan melalui
berbagai cara, seperti mengadakan seminar untuk orang tua dan masyarakat umum, pameran karya
siswa yang terbuka untuk publik, dan kemitraan dengan gereja-gereja lokal untuk meningkatkan
kesadaran tentang teologi disabilitas.
Kepala Unit melihat ini sebagai bagian tak terpisahkan dari misi mereka:
"Pekerjaan kami akan sia-sia jika setelah lulus dari sini, anak-anak kembali ke masyarakat yang
menolak mereka. Jadi, kami harus 'menginjili' masyarakat juga. Kami harus menunjukkan kepada
mereka bahwa anak-anak ini bukan beban, tetapi berkat. Bahwa inklusi bukan hanya soal kebaikan
hati,  tetapi  soal  keadilan.  Ini  adalah panggilan profetis  kami.  Kami bersuara bagi  mereka yang
suaranya sering tidak didengar, dan kami menantang struktur-struktur yang tidak adil, baik di gereja
maupun di masyarakat." (Wawancara, Kepala Unit UPT Golden Kids).
Peran advokasi ini adalah manifestasi paling jelas dari bagaimana teologi dapat mendorong aksi
sosial yang transformatif. Jika  menegaskan bahwa semua manusia memiliki martabat yang setara,
maka setiap struktur atau sikap yang mengingkari martabat tersebut harus ditantang sebagai sesuatu
yang bertentangan dengan kehendak Allah. Aksi ini melampaui pelayanan karitatif (memberi ikan)
dan bergerak menuju perjuangan untuk keadilan struktural (mengubah sistem yang menghalangi
orang untuk memancing). Ini menunjukkan bahwa pemahaman teologi yang mendalam tidak hanya
menghasilkan komunitas  internal  yang hangat,  tetapi  juga mendorong komunitas  tersebut  untuk
terlibat dalam misi profetis di dunia yang lebih luas.
3. Sintesis Dialektis: Merumuskan Model Praksis Teologi Inklusif
Hidup bersama, bersekutu, dan melayani di tengah kondisi yang sulit dan serba minimalis justru
menjadi  panggung  di  mana  kemuliaan  Tuhan  dinyatakan.  Banyak  keluarga  dan  lembaga  yang
melayani  anak  berkebutuhan  khusus  bergumul  dengan  keterbatasan  finansial,  tenaga,  maupun
sarana. Namun, di dalam teks-teks Alkitab, komunitas kecil yang rapuh sering kali dipakai Allah
sebagai alat untuk menghadirkan tanda Kerajaan-Nya. Dalam perspektif ini, kesediaan gereja dan
lembaga  seperti  UPT Golden  Kids  untuk  tetap  tinggal,  hadir,  dan  melayani  di  tengah  segala
keterbatasan adalah wujud pengakuan bahwa  pada anak-anak ini bernilai begitu tinggi hingga layak
diperjuangkan sekalipun dengan sumber daya yang terbatas.

25



Diany Dkk |Martabat Dan Aksi Insani:...
Doi : 10.36972/jvow.v9i1.344

Dialog antara fondasi teologi  dan temuan empiris dari UPT Golden Kids memungkinkan kita untuk
merumuskan sebuah model praksis yang dapat menjadi panduan bagi komunitas lain. Sintesis ini
bukanlah sebuah proses satu arah di mana praktik hanya menjadi ilustrasi dari teologi. Sebaliknya,
ini adalah sebuah proses dialektis di mana praktik di lapangan juga memperkaya dan mempertajam
pemahaman teologi. Di sini tampak dialektika hidup: antara ideal dan kenyataan, antara gagasan
dan pengalaman konkret, yang saling menguji dan saling mengoreksi.
Praktik di UPT Golden Kids mengkonfirmasi kekuatan teologi  relasional. Konsep-konsep teologi
seperti  martabat  inheren,  interdependensi,  dan  panggilan  profetis  bukanlah  sekadar  abstraksi,
melainkan prinsip-prinsip yang dapat diwujudkan secara nyata dan memiliki dampak transformatif
pada kehidupan individu dan komunitas. Pedagogi martabat di sekolah tersebut adalah cerminan
hidup dari pengakuan akan nilai intrinsik setiap pribadi. Komunitas interdependen yang mereka
bangun adalah perwujudan dari metafora tubuh Kristus. Dan peran advokasi mereka adalah respons
konkret terhadap panggilan keadilan yang terkandung dalam doktrin penciptaan.
Namun, di sisi lain, realitas lapangan juga memberikan nuansa pada idealisme teologi. Wawancara
dengan  Kepala  Unit  juga  mengungkap  adanya  tantangan-tantangan  berat,  seperti  keterbatasan
sumber daya, kelelahan emosional para staf (burnout), dan frustrasi menghadapi stigma yang sulit
diubah.  Tantangan-tantangan  ini  mengingatkan  kita  bahwa  "Aksi  Insani"  tidak  selalu  berjalan
mulus. Ia terjadi dalam konteks dunia yang jatuh, di mana struktur dosa dan keterbatasan manusia
adalah nyata. Di sinilah dimensi eskatologis teologi memberi pengharapan. Perjuangan membangun
komunitas yang merangkul dilihat sebagai bentuk partisipasi dalam karya penebusan Allah. Proses
ini selalu berada dalam ketegangan dan tidak akan mudah di dunia sekarang, tetapi justru di situlah
makna kesetiaan komunitas diuji.  Teologi,  dengan demikian,  tidak hanya memberikan inspirasi,
tetapi juga memberikan pengharapan dan ketekunan di tengah perjuangan.
Berdasarkan sintesis ini, sebuah Model Praksis Teologi Inklusif dapat dirumuskan, yang terdiri dari
tiga pilar yang saling terkait:

a. Fondasi Afirmatif (Affirmative Foundation) 

Komunitas perlu secara sadar dan eksplisit mengadopsi serta mengajarkan teologi  relasional. Ini
bukan hanya tugas para teolog, tetapi seyogianya telah menjadi jati diri dari seluruh komunitas.
Pemahaman bahwa setiap orang berharga karena diciptakan untuk relasi  menjadi  landasan bagi
semua kebijakan, liturgi, dan program.

b. Praktik Partisipatif (Participatory Practices)

 Komunitas  harus  secara  sengaja  merancang  praktik-praktik  yang  memfasilitasi  partisipasi  dan
interdependensi, bukan sekadar menyediakan "layanan". Ini berarti menggeser fokus dari "apa yang
bisa kami  lakukan untukmu?"  menjadi  "bagaimana kita  bisa menjadi  komunitas  bersama?".  Ini
menuntut evaluasi kritis terhadap segala sesuatu, mulai dari arsitektur bangunan, gaya komunikasi,
hingga struktur  pengambilan  keputusan,  untuk memastikan tidak  ada  hambatan  bagi  partisipasi
penuh semua anggota.

c. Keterlibatan Profetis (Prophetic Engagement)

Komunitas tidak boleh menjadi sebuah "pulau inklusif" yang terisolasi. Ia memiliki panggilan untuk
menjadi garam dan terang di dunia yang lebih luas. Ini berarti secara aktif mengidentifikasi dan
menantang stigma, diskriminasi, dan ketidakadilan struktural yang dihadapi oleh anak berkebutuhan
khusus di  masyarakat.  Keterlibatan ini  bisa  berupa advokasi  kebijakan,  pendidikan publik,  atau
kemitraan strategis dengan organisasi lain.
Ketiga pilar  ini  Afirmasi,  Partisipasi,  dan Keterlibatan Profetis adalah wujud dari  "Aksi Insani"
yang berakar kuat pada pengakuan akan  . Model ini menunjukkan bahwa inklusi sejati bukanlah

26



Voice Of Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama | Vol. 9 No. 1

sekadar  program  tambahan,  melainkan  sebuah  konsekuensi  logis  dari  pemahaman  yang  benar
tentang siapa Allah dan siapa manusia. Ia adalah sebuah perjalanan iman yang menuntut refleksi
teologi  yang  terus-menerus,  komitmen  praktis  yang  radikal,  dan  keberanian  profetis  untuk
mengubah dunia.
Dalam perjalanan tersebut, penolakan terhadap upaya membangun komunitas inklusif tidak dapat
dihindari.Bila  dalam proses  membangun  komunitas  inklusif  masih  terjadi  penolakan,  baik  dari
lingkungan, jemaat, maupun bahkan dari anggota keluarga sendiri, hal itu perlu dilihat bukan hanya
sebagai  kegagalan,  melainkan  sebagai  satu  reaksi  yang  dapat  diolah  untuk  membangun
keseimbangan yang kreatif. Penolakan membuka ruang bagi gereja dan lembaga pendidikan untuk
merefleksikan strategi komunikasi, pola pendampingan, maupun struktur layanan yang ada. Dengan
pengolahan yang tepat, resistensi dapat menjadi cermin yang menolong komunitas memperbaiki
diri,  sekaligus  kesempatan  untuk  menyampaikan  kembali  teologi   dengan  cara  yang  lebih
komunikatif dan kontekstual

KESIMPULAN
Penelitian  ini  berangkat  dari  kegelisahan  atas  kesenjangan  antara  proklamasi  teologi  mengenai
martabat manusia dan realitas praktik sosial yang sering kali belum merangkul anak berkebutuhan
khusus.
Pertama, menjawab pertanyaan mengenai elemen kunci dari teologi ,  penelitian ini menegaskan
bahwa model  relasional  menyediakan  fondasi  teologi  yang  paling  kokoh dan  dapat  merangkul
semua. Berbeda dengan model substantif atau fungsional yang berisiko mengukur nilai manusia
berdasarkan kemampuan, model relasional mendasarkan martabat pada status universal manusia
sebagai  makhluk yang diciptakan untuk menjalin  relasi  dengan Allah dan sesama.  Tiga elemen
kunci  yang  diidentifikasi,  martabat  yang  melekat,  kemanusiaan  sebagai  relasionalitas,  dan
interdependensi sebagai anugerah, secara bersama-sama membentuk kerangka teologi yang secara
radikal  menolak  segala  bentuk marginalisasi  dan  meneguhkan partisipasi  penuh setiap  individu
dalam komunitas.
Kedua,  menjawab pertanyaan tentang  bagaimana prinsip  teologi  ini  diwujudkan dalam praktik,
studi  kasus  di  UPT Golden Kids  UKI menunjukkan bahwa penerjemahan teologi  menjadi  aksi
adalah sebuah proses yang mungkin dan transformatif. Temuan empiris  menjadi tiga tema utama:
pedagogi  martabat,  komunitas  interdependen,  dan  advokasi  profetis.  Praktik-praktik  ini  secara
konkret  terbukti  mampu  mendorong  kemandirian  fungsional.  Ini  terlihat  dalam  kemampuan
mendasar  seperti  merawat  diri  secara  mandiri  (makan,  mandi,  dan  kebersihan  pribadi)  serta
mengelola tanggung jawab pribadi (membersihkan tempat tidur).  Lebih jauh, model ini  terbukti
mampu  mengidentifikasi  dan  mengasah  potensi  unik  setiap  anak,  membuka  jalan  bagi
pengembangan keterampilan vokasional sebagai bekal kemandirian ekonomi. Dialog antara teologi
dan temuan lapangan ini  kemudian melahirkan sebuah Model Praksis  Teologi  yang Merangkul,
yang bertumpu pada tiga pilar: Fondasi Afirmatif, Praktik Partisipatif,  dan Keterlibatan Profetis.
Model  ini  menunjukkan  bahwa praktik  merangkul  sejati  bukanlah  sekadar  program,  melainkan
sebuah praksis holistik yang mengintegrasikan keyakinan teologi yang mendalam, praktik komunal
yang disengaja, dan keterlibatan sosial yang berani.
Pada akhirnya, penelitian ini menyimpulkan bahwa Imago Dei  bukanlah sekadar doktrin . Ketika
dipahami secara relasional dan dihidupi secara konsisten, ia menjadi sumber daya spiritual dan etis
yang kuat  untuk menginspirasi  dan menopang aksi-aksi  insani  yang memperjuangkan keadilan.
Martabat  ilahi  setiap  manusia  menuntut  sebuah  respons  insani  yang  tidak  hanya  berupa  belas
kasihan,  tetapi  juga komitmen untuk membangun dunia di  mana setiap orang dapat  merasakan
bahwa mereka benar-benar diterima dan memiliki tempat. Secara praktis, pemahaman teologis ini

27



Diany Dkk |Martabat Dan Aksi Insani:...
Doi : 10.36972/jvow.v9i1.344

melawan stigma yang mengakar di masyarakat. Ia memampukan para orang tua dan keluarga untuk
tidak lagi  merasa malu atau minder,  tetapi   mendampingi  anggota keluarga yang berkebutuhan
khusus dengan keyakinan bahwa mereka adalah sesama ciptaan Allah yang unik dan berharga.

SARAN
1. Studi tentang Keluarga dan Kemandirian: Penelitian lanjutan dapat difokuskan secara kualitatif

pada  dampak teologi  yang merangkul  terhadap psikologis  dan spiritualitas  keluarga  dengan

fokus pada dua sub-pertanyaan: bagaimana doktrin  secara praktis mengikis stigma atau rasa

malu  dan  memotivasi  keterlibatan  keluarga  dalam  pelatihan  kemandirian  (fungsional  dan

vokasional) anak.

Eksplorasi Teologi Lebih Dalam: Peran teologi pengharapan sebagai sumber ketekunan di

tengah perjuangan membangun komunitas yang merangkul merupakan tema penting yang

belum didalami. Ini dapat menjadi topik penelitian teologi di masa depan.

a. Bagi Gereja dan Lembaga Kristen

Disarankan  agar  Gereja  dan  Lembaga  Kristen  melakukan  peninjauan  praktik  yang

merangkul  Anak  Berkebutuhan  Khusus  menggunakan  tiga  pilar  Model  Praksis  Teologi

Inklusif  yang ditawarkan (Afirmasi,  Partisipasi,  Keterlibatan Profetis).  Tujuannya adalah

mewujudkan Aksi Insani yang berakar pada pengakuan Martabat setiap Anak Berkebutuhan

Khusus.  Ini  dapat  mencakup:  Peninjauan  ulang  kurikulum  sekolah  minggu  dan  materi

katekisasi,  Penyediaan  pendampingan  pastoral  yang  spesifik  untuk  memberdayakan

keluarga Anak Berkebutuhan Khusus agar tidak merasa malu dan mampu melihat  dalam

diri anak mereka.

 Bagi  Praktisi  Pendidikan  Kebutuhan  Khusus:  UPT  Golden  Kids  dan  lembaga  sejenis

didorong  untuk  mendokumentasikan  dan  memformalkan  praktik-praktik  baik  mereka

menjadi sebuah modul pelatihan yang dapat direplikasi. Modul ini sebaiknya secara eksplisit

menyertakan  strategi  pedagogi  martabat  untuk  melatih  kemandirian  fungsional  serta

panduan untuk mengidentifikasi dan mengasah keterampilan vokasional dasar. Membangun

jaringan yang lebih  kuat  antar  lembaga serupa  juga  penting  untuk memperkuat  gerakan

advokasi bersama.

 Bagi Sekolah Tinggi Teologi: Disarankan untuk mengintegrasikan Teologi Disabilitas dan

Model Sosial Disabilitas ke dalam kurikulum inti, bukan hanya sebagai mata kuliah pilihan.

Calon pemimpin gereja dan teolog perlu dibekali sejak dini dengan kerangka teologi dan

praktis untuk membangun komunitas yang benar-benar merangkul, sehingga Martabat setiap

28



Voice Of Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama | Vol. 9 No. 1

Anak Berkebutuhan Khusus dapat diterjemahkan menjadi Aksi Insani yang transformatif di

setiap pelayanan.

29



Diany Dkk |Martabat Dan Aksi Insani:...
Doi : 10.36972/jvow.v9i1.344

DAFTAR PUSTAKA

Badan Pusat Statistik. (2024). Potret Penyandang Disabilitas di Indonesia. Hasil Long Form Sensus 
Penduduk 2020.

Eiesland, N. L. (2004). The Bible In Transmission. Encountering The Disabled God.
Grenz, S. J. . (2000). Theology for the community of God (2nd ed.). Broadman & Holman.
Harisantoso, I. T. (2022). Persepsi Jemaat Tentang Kaum Disabilitas Dan Akses Mereka Ke Dalam 

Pelayanan Gereja. VISIO DEI Jurnal Teologi Kristen, 4(1).
Kristianto, P. E. (2023). Pengintegrasian Gereja Semua dan Bagi Semua dalam Teologi Disabilitas di 

Pelayanan Bagi dan Bersama Penyandang Disabilitas. DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan 
Kristiani, 8(1), 252–270. https://doi.org/10.30648/dun.v8i1.1016

Lexy J. Moleong. (2018). Metode Penelitian Kualitatif (Edisi revisi, Vol. 38). PT. Remaja Rosdakarya.
Magdalena, E. (2024). Homo Capax Dei: Kemampuan Penyandang Disabilitas Intelektual dalam 

Mengenal Allah. DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani, 9(2), 648–663. 
https://doi.org/10.30648/dun.v9i2.1447

Masnidar, S. (2023). Dari relasi menuju partisipasi: Sebuah teologi keterhisaban identitas manusia ke 
dalam imago Dei pada konteks autisme. KURIOS, 9(2), 324. https://doi.org/10.30995/kur.v9i2.755

Millard, J. E. (2007). Christian Theology - Millard J. Erickson - Google Buku. by Baker Books. 
https://books.google.co.id/books?
id=8Z5zBQAAQBAJ&printsec=frontcover&hl=id#v=onepage&q&f=false

Nainggolan, M. D. (2022). Merayakan Imago Dei Bersama Penyandang Disabilitas Intelektual Dalam 
Cinta Persahabatan. Gema Teologika , No. 7. https://doi.org/10.21460/gema

Oliver, Michael., Sapey, Bob., & Thomas, Pam. (2012). Social work with disabled people. 208.
Paruru, N. (2024, November). Gereja Sebagai Komunitas Inklusi: Refleksi Hidup Menggereja Bersama 

Penyandang Disabilitas. https://doi.org/https://doi.org/10.52960/a.v4i2.298
Swinton, J. (2012a). Dementia: Living in the Memories of God - John Swinton - Google Buku. 

https://books.google.co.id/books?
id=lAA_XyMY89AC&pg=PR7&hl=id&source=gbs_selected_pages&cad=1#v=onepage&q&f=fals
e

Swinton, J. (2012b). From Inclusion to Belonging: A Practical Theology of Community, Disability and 
Humanness. Journal of Religion, Disability and Health, 16(2), 172–190. 
https://doi.org/10.1080/15228967.2012.676243

World Health Organization. (2023, March 7). Disability. 
https://www.who.int/news-room/fact-sheets/detail/disability-and-health

Yong, Amos. (2011). The Bible, disability, and the church : a new vision of the people of God. W.B. 
Eerdmans Pub. Co.hilang
 

30


