Voice Of Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama Doi : 10.36972/jvow.v9i1.344
eISSN : 26860198 | pISSN : 25807900 Vol. 9 No. 1

MARTABAT DAN AKSI INSANI: MODEL PRAKSIS TEOLOGI IMAGO DEI
YANG MERANGKUL ANAK BERKEBUTUHAN KHUSUS

Diany Rita Pangapulon Saragih'; Hotman Siagian’; Hocky Salim®
'Sekolah Tinggi teologi Wesley Methodist Indonesia

saragihdiany@gmail.com

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji kesenjangan antara proklamasi teologi mengenai martabat manusia dan praktik sosial
yang sering kali eksklusif terhadap anak berkebutuhan khusus. Dengan tujuan menjembatani "Martabat" dan
"Aksi Insani". Penelitian ini bertujuan untuk mensintesiskan doktrin /mago Dei menjadi sebuah kerangka
kerja praktis untuk inklusi sosial. Menggunakan desain kualitatif deskriptif dengan mengintegrasikan studi
kepustakaan dan studi kasus di UPT Golden Kids UKI. Hasil penelitian menunjukkan bahwa, secara teologi,
model relasional Imago Dei yang berlandaskan pada martabat yang melekat, kemanusiaan sebagai
relasionalitas, dan interdependensi sebagai anugerah menyediakan fondasi yang paling kokoh untuk inklusi.
Secara empiris, studi kasus mengidentifikasi tiga praktik kunci: pedagogi martabat, komunitas
interdependen, dan advokasi profetis. Dialog antara teologi dan praktik ini menghasilkan sebuah Model
Praksis Teologi Inklusif yang merangkul anak berkebutuhan khusus, yang bertumpu pada tiga pilar: Fondasi
Afirmatif, Praktik Partisipatif, dan Keterlibatan Profetis. Penelitian ini menyimpulkan bahwa Imago Dei,
ketika dipahami secara relasional, bukan sekadar doktrin, melainkan sumber daya spiritual dan etis yang kuat
untuk menginspirasi aksi insani yang memperjuangkan keadilan dan komunitas yang benar-benar inklusif
bagi sesama.

Kata Kunci: /mago Dei, Anak Berkebutuhan Khusus, Praksis Teologi Inklusif

ABSTRACT

This research examines the gap between the theological proclamation of human dignity and social practices
that are often exclusive towards children with special needs. With the aim of bridging "Dignity" and
"Humane Action," this study seeks to synthesize the doctrine of Imago Dei into a practical framework for
social inclusion. Employing a descriptive qualitative design by integrating literature studies and a case study
at UPT Golden Kids UKI, the findings indicate that, theologically, the relational model of Imago Dei
grounded in inherent dignity, humanity as relationality, and interdependence as a gift provides the most
robust foundation for inclusion. Empirically, the case study identifies three key practices: pedagogy of
dignity, interdependent community, and prophetic advocacy. The dialogue between this theology and practice
generates an Inclusive Theological Praxis Model that embraces children with special needs, resting on three
pillars: Affirmative Foundation, Participatory Practice, and Prophetic Engagement. This study concludes
that the , when understood relationally, is not merely doctrine but a potent spiritual and ethical resource to
inspire humane action that strives for justice and a truly inclusive community for all.

Keywords: Imago Dei, Children with Special Needs, Inclusive Theological Praxis

16


mailto:saragihdiany@gmail.com

Voice Of Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama | Vol. 9 No. 1

PENDAHULUAN

Disabilitas adalah sebuah realitas kemanusiaan yang universal dan tak terhindarkan. Organisasi
Kesehatan Dunia (WHO) memperkirakan bahwa lebih dari satu miliar orang, atau sekitar 16% dari
populasi global, hidup dengan suatu bentuk disabilitas, dan angka ini terus meningkat seiring
dengan bertambahnya usia populasi dan prevalensi penyakit kronis (World Health Organization,
2023). Di Indonesia, data Long Form Sensus Penduduk 2020 yang diolah oleh Badan Pusat Statistik
(BPS) yang dirilis tahun 2024 menunjukkan bahwa prevalensi anak berkebutuhan khusus terdapat
1,43 persen atau sekitar 1 hingga 2 orang dari setiap 100 penduduk (Badan Pusat Statistik, 2024).
Angka-angka ini bukan sekadar statistik; mereka merepresentasikan jutaan individu dengan kisah,
harapan, dan hak yang unik, yang sering kali terpinggirkan dari partisipasi penuh dalam kehidupan
bermasyarakat. Persoalan disabilitas, oleh karena itu, bukanlah isu minoritas, melainkan sebuah
agenda kemanusiaan fundamental yang menantang fondasi keadilan dan inklusivitas sebuah
peradaban.

Secara historis, narasi dominan mengenai disabilitas sering kali berakar pada model medis yang
memandang disabilitas sebagai defisit atau kelainan individual yang perlu "diperbaiki" atau
"disembuhkan". Model medis memandang disabilitas sebagai kegagalan fungsi tubuh atau penyakit
yang memerlukan penanganan atau penyembuhan medis dan pertolongan professional (Paruru,
2024).Namun, perkembangan dalam studi disabilitas kritis (disability studies) telah menggeser
paradigma ini menuju model sosial. Model sosial menegaskan bahwa individu mungkin memiliki
impairment (kerusakan atau perbedaan fungsi tubuh), tetapi yang sesungguhnya membuat mereka
"disabel" adalah hambatan-hambatan sosial, lingkungan, dan sikap yang diciptakan oleh masyarakat
(Oliver et al., 2012). Hambatan ini bermanifestasi dalam berbagai bentuk: mulai dari infrastruktur
fisik yang tidak aksesibel, sistem pendidikan yang segregatif, kurangnya kesempatan kerja, hingga
stigma dan prasangka yang mengakar kuat dalam budaya. Dalam kerangka ini, disabilitas bukanlah
tragedi personal, melainkan isu keadilan sosial yang menuntut transformasi struktural dan kultural.
Ironisnya, institusi keagamaan, termasuk gereja, memiliki rekam jejak yang ambigu dalam
merespons isu disabilitas. Sikap ini oleh beberapa peneliti disebut sebagai ambivalen, yakni tampak
terbuka, namun prakteknya masih membatasi keterlibatan anak berkebutuhan khusus berdasarkan
kriteria kenormalan (Harisantoso, 2022). Ambiguitas tersebut terlihat dari jurang yang lebar antara
praktik karitatif dan cara pandang teologis yang masih problematis. Ajaran kasih memang lebih
menginspirasi banyak aksi seperti pendirian panti asuhan, rumah sakit, dan sekolah bagi anak
berkebutuhan khusus. Namun, pada saat yang sama, teologi Kristen secara historis juga tidak luput
dari interpretasi yang problematis. Beberapa pandangan teologi secara implisit maupun eksplisit
mengaitkan disabilitas dengan dosa, kutukan ilahi, atau kurangnya iman, yang secara tidak langsung
melanggengkan stigma dan eksklusi. Pandangan ini sejalan dengan model moral yang
mendefinisikan disabilitas sebagai hukuman dan kutukan karena kegagalan menjalankan kehendak
Tuhan atau akibat dosa individu maupun orang tua (Magdalena, 2024).

Nancy Eiesland dalam karyanya yang monumental, The Disabled God, menyoroti bagaimana
teologi tradisional sering kali mengagungkan kesempurnaan fisik dan kognitif sebagai cerminan
citra Allah (Eiesland, 2004), sehingga secara tidak sengaja meminggirkan mereka yang tubuhnya
tidak sesuai dengan norma tersebut. Pemahaman ini juga ditegaskan oleh (Nainggolan, 2022) yang
menyatakan bahwa kesegambaran manusia dengan Allah dipahami hanya dalam kemmapuan
rasional dan intelektual, yang berujung pada diskriminasi dan pengabaian citra Allah dalam diri
penyandang disabilitas intelektual. Akibatnya, alih-alih menjadi ruang aman (safe space) yang
merangkul semua orang, komunitas gereja terkadang justru menjadi tempat di mana anak
berkebutuhan khusus mengalami penghakiman teologi dan pengucilan sosial.

Kesenjangan antara idealisme teologi tentang kasih universal dan realitas praktik yang eksklusif ini
menciptakan sebuah krisis pastoral dan teologi yang mendesak. Gereja dan komunitas Kristen

17



Diany Dkk |Martabat Dan Aksi Insani:...
Doi : 10.36972/jvow.v9i1.344

dipanggil untuk merefleksikan kembali fondasi teologinya secara kritis: apakah teologi yang dianut
benar-benar membebaskan dan memberdayakan, atau justru turut andil dalam melanggengkan
struktur-struktur yang menindas? Pertanyaan ini menjadi semakin relevan di Indonesia, di mana
nilai-nilai agama memegang peranan sentral dalam kehidupan sosial, namun kesadaran akan hak-
hak anak berkebutuhan khusus masih dalam tahap perkembangan. Konteks ini menjadi semakin
krusial ketika berfokus pada anak berkebutuhan khusus . Keluarga dengan anak seperti ini
seringkali menghadapi stigma sosial, beban emosional dan kesulitan menemukan lembaga
pendidikan yang bukan hanya menerima secara administratif, tetapi juga merangkul dan
mengembangkan potensi anak. Gereja dan lembaga pendidikan Kristen, yang seharusnya menjadi
garda terdepan dalam praktik kasih, justru seringkali belum siap dan masih bergumul dalam
menerjemahkan teologi inklusif menjadi aksi nyata untuk menyambut anak berkebutuhan khusus
dan keluarga mereka.

Imago Dei: Menemukan Kembali Martabat insani sebagai Landasan Inklusi

Di jantung teologi Kristen terdapat doktrin manusia sebagai gambar dan rupa Allah (Kejadian 1:26-
27). Doktrin ini secara radikal menegaskan bahwa setiap individu, tanpa terkecuali, memiliki nilai,
kehormatan, dan martabat yang inheren, bukan karena kemampuan, status, atau kontribusi mereka,
melainkan semata-mata karena mereka adalah ciptaan yang merefleksikan Sang Pencipta. Martabat
ini bersifat intrinsik dan tidak dapat dicabut; ia tidak berkurang oleh kondisi fisik, intelektual,
maupun sosial seseorang. Teolog Millard J. Erickson menegaskan bahwa Imago Dei adalah dasar
bagi konsep hak asasi manusia dalam tradisi Kristen, yang memberikan fondasi mengapa setiap
kehidupan manusia harus dihormati dan dilindungi (Millard, 2007)

Lebih jauh, menggali makna teologis tidak dapat dilepaskan dari narasi biografi tokoh Alkitab pada
masa kanak-kanak. Alkitab mencatat bagaimana Allah sering kali memilih dan memanggil individu
sejak masa kecil mereka seperti Samuel yang mendengar suara Tuhan saat melayani di Bait Allah (1
Samuel 3), atau Daud yang diurapi saat masih muda dan dianggap remeh oleh keluarganya. Hal ini
menegaskan bahwa masa kanak-kanak bukanlah sekadar fase transisi menuju kedewasaan,
melainkan sebuah locus di mana Allah hadir dan berkarya secara utuh. Dalam konteks anak
berkebutuhan khusus, biografi iman tersebut mengajarkan bahwa keterbatasan fisik maupun
kognitif pada masa kanak-kanak tidak menghalangi kedaulatan Allah. Allah tetap dapat memakai
mereka sebagai pembawa pesan ilahi bagi komunitas.

Secara historis, interpretasi telah berkembang. Pandangan substantif menekankan bahwa citra Allah
terletak pada kapasitas tertentu manusia, seperti rasionalitas atau jiwa. Pandangan fungsional
mengartikannya sebagai mandat manusia untuk berkuasa atas ciptaan. Namun, pandangan-
pandangan ini berisiko menjadi eksklusif, karena dapat diartikan bahwa mereka yang kapasitas
rasional atau fungsionalnya terganggu memiliki citra Allah yang "rusak" atau "berkurang". Sebagai
respons, teologi kontemporer, terutama dalam dialog dengan studi disabilitas, lebih menekankan
pada pandangan relasional (Yong, 2011). Dalam pandangan ini, tidak terletak pada kapasitas
internal, melainkan pada kapasitas untuk menjalin relasi dengan Allah, dengan sesama, dan dengan
ciptaan. Manusia adalah gambar Allah karena ia diciptakan untuk hidup dalam persekutuan.
Perspektif ini secara inheren bersifat inklusif, karena setiap manusia, terlepas dari kemampuannya,
memiliki kapasitas untuk memberi dan menerima kasih dalam suatu komunitas. Pandangan ini
mendasarkan pada kapasitas universal manusia untuk menjalin relasi Allah dan sesama, yang
berakar pada natur Allah Tritunggal sebagai Persekutuan kasih (Kristianto, 2023)

Dengan demikian, teologi yang dipahami secara relasional menawarkan sumber daya teologi yang
luar biasa kuat untuk melawan segala bentuk marginalisasi. Ini menantang masyarakat dan gereja
untuk melihat anak berkebutuhan khusus bukan sebagai objek belas kasihan, masalah yang harus
diselesaikan atau objek pelayanan/Liyan, menuju pengakuan mereka sebagai subjek dalam
bergereja dan sesama pembawa citra Allah yang berharga (Harisantoso, 2022), yang kehadirannya

18



Voice Of Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama | Vol. 9 No. 1

justru memperkaya komunitas. Teologi ini mengubah pertanyaan dari, "Apa yang bisa kita lakukan
untuk mereka?" menjadi "Bagaimana kita bisa hidup bersama mereka dalam komunitas yang saling
menghormati dan memberdayakan?" Doktrin ini menuntut sebuah pergeseran fundamental dari
sekadar aksi karitatif menjadi perjuangan untuk keadilan sosial yang didasarkan pada pengakuan
martabat insani yang setara. juga dapat ditelusuri melalui kapasitas berkomunikasi yang hidup dan
dinamis di tengah keluarga. Sebagai gambar Allah Tritunggal yang adalah persekutuan kasih,
manusia dipanggil untuk membangun relasi komunikasi yang saling mendengar, mengakui, dan
mengafirmasi satu sama lain. Di dalam keluarga, komunikasi sehari-hari mulai dari sapaan
sederhana, ekspresi emosi, hingga pengambilan keputusan bersama menjadi ruang konkret di mana
martabat anak sebagai pembawa citra Allah dipelihara atau justru dilukai. Karena itu, tidak hanya
dipahami sebagai konsep abstrak, tetapi tampak dalam cara keluarga berbicara, mendengar, dan
merespons anak berkebutuhan khusus sebagai anggota keluarga yang setara dan berharga.
Kesenjangan antara Teologi dan Praktik

Meskipun doktrin memiliki potensi teologi yang begitu besar, pengamatan awal menunjukkan
adanya kesenjangan yang signifikan antara proklamasi teologi di mimbar dan realitas praktik sosial
di akar rumput. Masih ada Gereja dan lembaga pendidikan Kristen, yang secara teoretis mengamini
martabat setiap individu, namun dalam praktiknya belum mampu menciptakan lingkungan yang
benar-benar inklusif. Hal ini disebabkan karena pemahaman yang masih terjebak pada dimensi
rasional dan fungsional, padahal teologi yang memadai harus berpusat pada relasionalitas dan
interdependensi (Yong, 2011). Hambatan inklusi yang bersifat arsitektural, komunikatif, maupun
sikap masih sering ditemukan (Paruru, 2024). Kurikulum yang tidak adaptif, liturgi yang tidak
aksesibel bagi anak berkebutuhan khusus sensorik, dan kurangnya representasi anak berkebutuhan
khusus dalam kepemimpinan adalah beberapa contoh nyata dari kesenjangan ini.

Kesenjangan ini memunculkan pertanyaan penelitian yang sentral: Bagaimana teologi dapat
diterjemahkan dari sebuah konsep doktrinal yang agung menjadi sebuah kerangka kerja praktis
yang secara efektif merangkul anak berkebutuhan khusus? Pertanyaan ini menyiratkan kebutuhan
untuk menjembatani dunia refleksi teologi (Martabat Ilahi) dengan dunia aksi sosial yang konkret
(Aksi Insani). Kebutuhan akan sebuah praksis sebuah siklus berkelanjutan antara refleksi teologi
dan tindakan praktis telah menjadi fokus utama dalam diskursus teologi inklusif di Indonesia.

Untuk menjawab pertanyaan utama tersebut, penelitian ini akan mengeksplorasi dua sub-
pertanyaan:

Apa saja elemen-elemen kunci dari teologi yang secara spesifik meneguhkan martabat dan
partisipasi penuh anak berkebutuhan khusus?

Bagaimana prinsip-prinsip teologi tersebut diwujudkan dalam praktik sosial di sebuah lembaga
pendidikan inklusif, dan model praksis seperti apa yang dapat dirumuskan dari dialog antara
idealisme teologi dan realitas empiris di lapangan?

Penelitian ini berargumen bahwa tanpa sebuah proses penerjemahan yang disengaja dan reflektif,
doktrin berisiko menjadi slogan teologi yang kosong makna. Oleh karena itu, penelitian ini akan
melakukan eksplorasi dua arah: dari teologi ke praktik, dan dari praktik kembali ke teologi. Sebagai
lokus untuk mengamati proses penerjemahan ini, penelitian ini memilih Unit Pelaksana Teknis
(UPT) Golden Kids di bawah naungan Universitas Kristen Indonesia (UKI) sebagai studi kasus.
Lembaga ini dipilih karena komitmen institusionalnya untuk melayani anak-anak berkebutuhan
khusus dalam kerangka nilai-nilai Kristen, menjadikannya sebuah "laboratorium hidup" yang ideal
untuk mengamati bagaimana teologi inklusif diupayakan dalam sebuah praktik nyata.

Dengan demikian, penelitian ini memiliki signifikansi ganda. Secara teoretis, penelitian ini
bertujuan untuk memperkaya diskursus teologi disabilitas di Indonesia dengan menawarkan sebuah
model teologi-praktis yang berakar pada doktrin . Secara praktis, penelitian ini diharapkan dapat

19



Diany Dkk |Martabat Dan Aksi Insani:...
Doi : 10.36972/jvow.v9i1.344

memberikan wawasan dan rekomendasi konkret bagi gereja, lembaga pendidikan, dan organisasi
sosial Kristen lainnya tentang bagaimana cara membangun komunitas yang lebih adil, aksesibel,
dan inklusif. Penelitian ini pada akhirnya adalah sebuah upaya untuk memastikan bahwa pengakuan
akan martabat ilahi setiap insan tidak berhenti sebagai keyakinan dogmatis, melainkan berbuah
menjadi aksi insani yang transformatif.

Metode Penelitian

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif. Pendekatan ini dipilih karena
relevansinya untuk memahami secara mendalam makna, nilai, proses, dan pengalaman yang
berkaitan dengan fenomena pendidikan dan pemberdayaan anak berkebutuhan khusus dalam
konteks spesifik. Penelitian kualitatif bertujuan untuk memahami fenomena tentang apa yang
dialami oleh subjek penelitian secara holistik, dengan cara deskripsi dalam bentuk kata-kata dan
bahasa, pada suatu konteks khusus yang alamiah dan dengan memanfaatkan berbagai metode
alamiah (Lexy J. Moleong, 2018)

B. Objek dan Lokasi Penelitian

Objek penelitian ini adalah UPT Golden Kids UKI, sebuah unit layanan pendidikan di bawah
naungan Universitas Kristen Indonesia yang berfokus pada pelayanan anak berkebutuhan khusus.
Seluruh kegiatan pengumpulan data primer dilaksanakan di lokasi unit tersebut.

C. Teknik Pengumpulan Data

Untuk memperoleh data yang kaya dan mendalam, penelitian ini mengkombinasikan tiga teknik
pengumpulan data, yaitu observasi, wawancara, dan studi kepustakaan.

1. Observasi Partisipatif Pasif Teknik pengumpulan data primer utama dilakukan melalui observasi
langsung di lokasi penelitian. Observasi ini dilaksanakan dengan metode partisipatif pasif, di mana
peneliti hadir sebagai pengamat dalam kegiatan belajar-mengajar tanpa terlibat aktif atau
mengintervensi proses yang sedang berlangsung. Sebagaimana diutarakan Sugiyono (2019),
observasi bertujuan untuk menangkap data yang natural, autentik, dan tidak direkayasa mengenai
proses pendidikan, kurikulum adaptif, interaksi sosial, dan fasilitas penunjang.

2. Wawancara Sederhana Untuk melengkapi data observasi, penelitian ini juga menggunakan teknik
wawancara sederhana. Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur dengan informan kunci, yaitu
Kepala Unit UPT Golden Kids. Tujuan dari wawancara ini adalah untuk menggali pemahaman yang
lebih dalam mengenai visi, filosofi, strategi, serta tantangan yang dihadapi oleh lembaga dari sudut
pandang pimpinan. Data dari wawancara memberikan konteks dan justifikasi terhadap praktik-
praktik yang teramati di lapangan.

3. Studi kepustakaan. Selain pengumpulan data primer, penelitian ini juga menggunakan metode
studi kepustakaan secara ekstensif. Berbagai sumber primer dan sekunder dianalisis, mencakup
buku, jurnal akademik, dokumen kebijakan, serta teks-teks teologi yang relevan dengan isu
disabilitas, , inklusivitas, dan pendidikan Kristen. Analisis ini berfungsi untuk membangun landasan
teoretis yang kuat serta untuk menempatkan temuan dari studi kasus UPT Golden Kids dalam
dialog dengan diskursus akademik yang lebih luas.

LANDASAN TEORI

Bagian ini menyajikan kerangka kerja konseptual dan teoretis yang menjadi dasar penelitian.
Landasan teori ini mencakup tiga pilar utama: pertama, eksplorasi teologi mengenai doktrin dan
relevansinya bagi inklusi; kedua, pergeseran paradigma dalam memahami disabilitas melalui model
sosial; dan ketiga, pemaknaan pendidikan inklusif sebagai sebuah praktik keadilan sosial. Ketiga
pilar ini akan menjadi lensa analisis untuk menafsirkan temuan empiris dari studi kasus.

20



Voice Of Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama | Vol. 9 No. 1

1. Teologi : Dari Pandangan Klasik menuju Perspektif Relasional

Doktrin (gambar dan rupa Allah) merupakan fondasi antropologi teologi Kristen yang menyatakan
bahwa manusia memiliki martabat dan nilai yang unik karena diciptakan menurut citra Sang
Pencipta (Kej. 1:26-27). Namun, penafsiran terhadap makna citra tersebut telah berkembang dan
memiliki implikasi yang berbeda terhadap inklusivitas anak berkebutuhan khusus. Berangkat dari
kebutuhan untuk memetakan pandangan historis hingga kontemporer, kajian teologis mengenai
antropologi manusia setidaknya menemukan tiga tipologi utama yang diakui secara luas. Sherly
Masnidar merangkum ketiganya sebagai model fungsional, substansial atau struktural, dan
relasional, di mana masing-masing memiliki penekanan yang berbeda dalam melihat martabat
manusia.

Dalam relasi sosial, selalu ada dua kecenderungan yang berjalan beriringan: kecenderungan untuk
menerima dan kecenderungan untuk menolak sikap orang lain. Keduanya merupakan dinamika
yang seimbang dalam konteks masing-masing dan, pada tingkat tertentu, merupakan bagian dari
dialektika hidup. Bagi anak berkebutuhan khusus dan keluarga mereka, pengalaman diterima
maupun ditolak menjadi ruang penting untuk membentuk cara pandang terhadap diri dan dunia.
Tugas gereja dan lembaga pendidikan Kristen adalah mengintervensi dialektika ini secara kreatif:
memperkuat pengalaman diterima, sekaligus mengolah pengalaman penolakan agar menjadi
kesempatan pembelajaran yang memulihkan, bukan luka baru yang memperdalam stigma

Secara historis, pemahaman dominan dapat dikategorikan ke dalam dua model utama. Model
substantif, yang dipengaruhi oleh filsafat Yunani dan diartikulasikan oleh teolog seperti Agustinus
dan Thomas Aquinas, menempatkan pada substansi atau kapasitas tertentu yang dimiliki manusia,
seperti rasionalitas, kehendak, atau jiwa yang non-material (J. E. Millard, 2007, 532). Masnidar
mengungkapkan model ini mengatakan bahwa martabat manusia terletak pada sifat atau
kemampuan internal yang melekat (esensial) pada dirinya (Masnidar, 2023). Model ini berfokus
pada apa yang manusia miliki, bukan apa yang ia lakukan atau bagaimana ia berelasi. Keunggulan
pandangan ini adalah ia memberikan dasar bagi keunikan manusia. Namun, kelemahannya adalah ia
berisiko menciptakan hierarki kemanusiaan. Individu yang kapasitas rasional atau kognitifnya
dianggap kurang dari standar normal, seperti anak berkebutuhan khusus, dapat secara implisit
dipandang memiliki citra Allah yang terdistorsi atau tidak lengkap (Grenz, 2000)

Model fungsional menafsirkan bukan sebagai apa yang manusia miliki, melainkan sebagai apa
yang manusia lakukan. Pandangan ini berfokus pada mandat yang diberikan Allah kepada manusia
untuk "berkuasa" dan "mengelola" ciptaan (Kej. 1:28). Martabat manusia dilihat dari perannya
sebagai wakil Allah di bumi. Sama seperti model substantif, model ini juga problematis karena
mengukur nilai manusia berdasarkan produktivitas dan kemampuannya untuk menjalankan fungsi
tertentu. Individu yang tidak dapat memenuhi standar kemandirian atau kontribusi ekonomi
masyarakat dapat dengan mudah termarginalisasi.

Sebagai respons kritis terhadap keterbatasan kedua model tersebut, teologi kontemporer, yang
banyak dipengaruhi oleh studi disabilitas, mengajukan model relasional. Pandangan ini didukung
kuat oleh Stanley Grenz, yang dalam Theology for the Community of God, menolak pandangan
substantif  (berbasis akal) sebagai landasan martabat (Grenz, 2000,176). Bagi Grenz, motif
pemersatu teologi adalah komunitas dan secara fundamental bersifat relasional, mencerminkan
natur Allah Tritunggal yang adalah persekutuan kasih. Pandangan ini berargumen bahwa tidak
terletak pada kapasitas internal atau fungsi eksternal individu, melainkan pada kapasitas inherennya
untuk menjalin relasi dengan Allah, sesama, dan seluruh ciptaan. Kemanusiaan kita, menurut Grenz
adalah kodrat sebagai pribadi yang ditakdirkan untuk komunitas (Grenz, 2000, 180). Hal ini senada
dengan Amos Yong, yang menegaskan bahwa kemanusiaan sejati ditemukan bukan dalam otonomi,
melainkan dalam interdependensi (Yong, 2011). Pandangan relasional ini ditegaskan kembali dalam
beberapa artikel. Kristianto mencatat bahwa dalam relasional , Kesatuan ini diharapkan turut

21



Diany Dkk |Martabat Dan Aksi Insani:...
Doi : 10.36972/jvow.v9i1.344

membangun gereja dalam mengembangkan interdependensi (Kristianto, 2023). Fritzson dalam
artikel Kristianto juga merujuk pada pandangan Yong tentang interrelasionalitas (Kristianto, 2023).
Perspektif ini secara radikal bersifat inklusif karena setiap manusia, tanpa memandang kemampuan
fisik atau intelektualnya, diciptakan untuk memberi dan menerima kasih dalam sebuah komunitas.
Ketergantungan tidak lagi dilihat sebagai defisit, melainkan sebagai aspek otentik dari kemanusiaan.

2. Model Sosial Disabilitas: Pergeseran Paradigma

Pemahaman mengenai disabilitas itu sendiri telah mengalami pergeseran paradigma yang
signifikan. Model medis yang lama dominan memandang disabilitas sebagai masalah individual
sebuah tragedi personal yang disebabkan oleh defisit atau kelainan biologis pada tubuh seseorang.
Fokus utama dari model ini adalah "penyembuhan" atau "rehabilitasi" individu agar dapat
"menyesuaikan diri" dengan masyarakat yang dianggap normal.

Sebagai kritik tajam terhadap model medis, para aktivis dan akademisi disabilitas mengembangkan
model sosial disabilitas. Model ini membuat pembedaan krusial antara impairment dan disability
(Oliver et al., 2012). Impairment merujuk pada kondisi atau perbedaan fisik, sensorik, atau
intelektual yang ada pada tubuh seseorang. Sementara itu, disability (kedisabelan) adalah
pengalaman pembatasan dan eksklusi yang diciptakan oleh masyarakat melalui hambatan-hambatan
lingkungan, institusional, dan sikap. Menurut model ini, seseorang dengan impairment tidak secara
otomatis menjadi disabel. Ia menjadi disabel ketika ia berhadapan dengan tangga tanpa adanya jalur
landai, ketika ia tidak bisa mengakses informasi karena tidak tersedia dalam format Braille, atau
ketika ia ditolak bekerja karena prasangka mengenai kemampuannya. Model sosial dipahami
sebagai konstruksi sosial atau sesuatu yang dipengaruhi oleh lingkungan sekitar, di mana yang
menjadi masalah adalah kegagalan masyarakat atau lingkungan sosial dalam memandang dan
mengakomodasi (Harisantoso, 2022)

Dengan demikian, model sosial menggeser lokasi masalah dari individu ke masyarakat. Disabilitas
bukanlah persoalan medis, melainkan isu keadilan sosial. Konsekuensinya, solusi yang ditawarkan
bukanlah "memperbaiki" individu, melainkan membongkar dan menghilangkan hambatan-
hambatan sosial (disabling barriers) yang ada. Paradigma ini menjadi landasan teoretis yang
penting bagi penelitian ini, karena ia sejalan dengan panggilan teologi untuk tidak hanya berbelas
kasihan kepada individu, tetapi juga untuk menantang dan mentransformasi struktur-struktur sosial
yang tidak adil.

3. Pendidikan Inklusif sebagai Praktik Keadilan

Dalam ranah pendidikan, pergeseran menuju model sosial melahirkan konsep pendidikan inklusif.
Pendidikan inklusif lebih dari sekadar menempatkan anak-anak anak berkebutuhan khusus di
sekolah umum (integrasi). Sebaliknya, ia menuntut transformasi fundamental dari seluruh sistem
sekolah untuk merespons keragaman semua peserta didik. Tujuannya adalah menciptakan sebuah
komunitas belajar di mana setiap anak merasa diterima, dihargai, didukung, dan memiliki rasa
kepemilikan (belonging).

John Swinton (2012) dalam bukunya Dementia Living in the Memories of God yang berfokus,
berargumen bahwa tujuan akhir dari inklusi bukanlah sekadar kehadiran fisik, melainkan penciptaan
"rasa memiliki" (belonging) (Swinton, 2012). Rasa memiliki ini hanya dapat tercapai ketika sebuah
komunitas secara aktif menghargai kehadiran setiap anggotanya dan melihat keragaman bukan
sebagai masalah yang harus dikelola, melainkan sebagai anugerah yang memperkaya. Dalam
konteks Kristen, pendidikan inklusif dapat dipahami sebagai sebuah praktik keadilan yang berupaya
mewujudkan komunitas "tubuh Kristus" (1 Kor. 12) di dalam ruang kelas. Ia menolak logika
eksklusi dan kompetisi, serta merangkul prinsip interdependensi, di mana setiap anggota, terlepas
dari kemampuannya, memiliki peran yang vital dan kontribusi yang unik. Oleh karena itu,

22



Voice Of Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama | Vol. 9 No. 1

penelitian ini memandang praktik pendidikan inklusif bukan hanya sebagai teknik pedagogis, tetapi
sebagai sebuah "Aksi Insani" yang berakar pada pengakuan teologi akan "Martabat Ilahi" setiap
anak.

PEMBAHASAN

Bagian ini menyajikan analisis mendalam yang menjembatani antara kerangka teologi-konseptual
yang telah diuraikan di atas dan realitas empiris dari studi kasus. Sesuai dengan tujuan penelitian,
pembahasan ini disusun untuk menjawab dua pertanyaan penelitian utama: pertama, mengenai
elemen-elemen kunci dari teologi yang meneguhkan martabat anak berkebutuhan khusus; dan
kedua, mengenai bagaimana prinsip-prinsip tersebut diwujudkan dalam praktik sosial di sebuah
lembaga pendidikan inklusif, serta model praksis apa yang dapat dirumuskan dari dialog keduanya.
1. Fondasi Teologi untuk Inklusi: Rekonstruksi Makna

Sebagaimana telah dipaparkan dalam landasan teori, pertanyaan penelitian pertama menuntut
identifikasi elemen-elemen inklusif dalam doktrin . Analisis kepustakaan mengafirmasi bahwa
model relasional dari menyediakan fondasi teologi yang paling kokoh untuk praktik inklusi.
Berbeda dengan model substantif dan fungsional yang berisiko mengukur martabat manusia
berdasarkan kemampuan, model relasional mendasarkan martabat pada kapasitas universal manusia
untuk menjalin relasi dengan Allah dan sesama (Yong, 2011).

Lebih jauh, konsep tubuh Kristus yang dipaparkan oleh Rasul Paulus dalam 1 Korintus 12
memberikan metafora eklesiologis yang kuat untuk relasional. Paulus menegaskan bahwa setiap
anggota tubuh, bahkan "anggota-anggota yang tampaknya paling lemah, justru yang paling penting"
(1 Kor. 12:22). Dalam metafora ini, keragaman tubuh termasuk keragaman kemampuan bukanlah
sebuah masalah, melainkan sebuah anugerah yang esensial bagi keutuhan tubuh itu sendiri.
Kehadiran anggota yang "lemah" atau "berbeda" bukanlah beban, melainkan kesempatan bagi
anggota lain untuk mempraktikkan kasih, kerendahan hati, dan saling melayani. Swinton John
dalam artikelnya di Journal of Religion, Disability & Health, berpendapat bahwa gereja hanya bisa
menjadi gereja yang sejati ketika ia merangkul mereka yang berada di pinggiran (Swinton, 2012b),
karena justru di sanalah perjumpaan dengan "Allah yang Disabel" menjadi nyata.

Dengan demikian, elemen-elemen kunci dari yang meneguhkan martabat anak berkebutuhan
khusus adalah:

*Martabat yang Melekat (Inherent Dignity): Nilai manusia tidak berasal dari kemampuannya, tetapi
dari statusnya sebagai ciptaan yang dikasihi Allah.

*Kemanusiaan sebagai Relasionalitas: Esensi menjadi manusia adalah berada dalam persekutuan
dengan Allah dan sesama.

*Interdependensi sebagai Anugerah: Saling ketergantungan bukanlah tanda kelemahan, melainkan
fondasi dari komunitas yang otentik, sebagaimana digambarkan dalam metafora tubuh Kristus.

2. Praktik Inklusi di Lapangan: Studi Kasus UPT Golden Kids UKI

Pertanyaan penelitian kedua membawa kita dari ranah teologi ke ranah praktik: bagaimana prinsip-
prinsip relasional ini diwujudkan dalam sebuah konteks nyata? Studi kasus di UPT Golden Kids
UKI, melalui observasi dan wawancara dengan Kepala Unit, memberikan gambaran empiris yang
kaya mengenai upaya menerjemahkan teologi menjadi aksi. Dari analisis data lapangan, muncul
tiga tema utama yang merefleksikan perwujudan "Aksi Insani" sebagai respons terhadap "Martabat
Ilahi".

2.1. Tema 1: Pedagogi Martabat, Melihat Pribadi di Balik Diagnosis

Temuan pertama yang paling menonjol adalah pergeseran fokus dari pendekatan yang berpusat pada
defisit (apa yang tidak bisa dilakukan anak) ke pendekatan yang berpusat pada martabat (siapa anak
itu sebagai pribadi). Dalam wawancara, Kepala Unit UPT Golden Kids berulang kali menekankan
filosofi dasar mereka:

23



Diany Dkk |Martabat Dan Aksi Insani:...
Doi : 10.36972/jvow.v9i1.344

"Tugas pertama kami di sini bukanlah 'mengajar' dalam artian akademis. Tugas pertama kami
adalah meyakinkan setiap anak bahwa mereka berharga, bahwa mereka dicintai apa adanya.
Diagnosis itu penting untuk strategi belajar, tapi diagnosis tidak boleh menjadi identitas anak. Kami
melihat Y, kami melihat M (nama samaran), bukan sekadar 'anak autis' atau 'anak down syndrome'.
Mereka adalah gambar Allah yang unik, dengan potensi dan karunia mereka sendiri. Ketika mereka
merasa dihargai sebagai pribadi, proses belajar akan mengikuti." (Wawancara, Kepala Unit UPT
Golden Kids).

Pernyataan ini adalah gema langsung dari teologi relasional. Praktik ini terlihat jelas selama
observasi. QGuru-guru secara konsisten menggunakan bahasa yang positif dan afirmatif.
Keberhasilan tidak hanya diukur dari pencapaian target akademis, tetapi juga dari perkembangan
sosio-emosional. Ketika seorang anak yang biasanya non-verbal berhasil melakukan kontak mata,
atau ketika seorang anak yang mudah frustrasi mampu mengelola emosinya tanpa tantrum, momen-
momen itu dirayakan oleh seluruh kelas sebagai sebuah kemenangan besar. Ini adalah sebuah
pedagogi martabat yang secara aktif melawan dehumanisasi yang sering dialami oleh anak
berkebutuhan khusus, di mana mereka direduksi menjadi label-label medis. Praktik ini adalah
perwujudan nyata dari pengakuan bahwa setiap anak, terlepas dari diagnosisnya, adalah subjek yang
utuh dan berharga. Martabat mereka diakui sebagai individu yang unik (Magdalena, 2024).

Dalam konteks inilah, Aksi Insani yang berpusat pada anak tersebut memiliki efek ganda yang
transformatif. Aksi Insani ini tidak mengambil bentuk program langsung kepada orang tua,
melainkan terjadi ketika orang tua menyaksikan anak mereka diperlakukan dengan penuh
penghargaan. Ketika para orang tua melihat anak mereka yang mungkin selama ini dianggap beban
secara konsisten disambut dengan bahasa afirmatif dan setiap pencapaian kecilnya dirayakan oleh
para guru, hal ini secara tidak langsung berfungsi sebagai pedagogi martabat bagi keluarga itu
sendiri. Martabat anak yang diakui di sekolah memulihkan martabat keluarga di rumah. Ini adalah
langkah fundamental pertama dalam membekali keluarga agar tidak lagi merasa minder dan mampu
melawan stigma. Karena itu, keluarga perlu dihadirkan secara lebih eksplisit sebagai konteks yang
kaya dan kreatif dalam praksis teologi . Keluarga bukan hanya latar belakang anak berkebutuhan
khusus, melainkan ruang utama tempat anak belajar mengalami kasih, batas, konflik, pengampunan,
dan kerja sama. Di dalam keluarga, narasi tentang siapa anak itu, apakah ia dianggap beban atau
anugerah dirumuskan dan diulangi setiap hari. Ketika keluarga didampingi untuk melihat anak
sebagai pembawa yang berharga, maka rumah dapat menjadi laboratorium kecil di mana inklusi
dipraktikkan secara kreatif melalui rutinitas: pembagian tugas rumah, cara merayakan keberhasilan
kecil, hingga cara menghadapi kegagalan bersama.

2.2. Tema 2: Komunitas Interdependen Dari "Melayani" menjadi "Hidup Bersama"

Tema kedua yang muncul adalah upaya sadar untuk membangun sebuah komunitas yang saling
bergantung, bukan sekadar hubungan satu arah antara "pemberi layanan" (guru) dan "penerima
layanan" (siswa). Hal ini terlihat dari struktur kegiatan belajar yang sering kali melibatkan kerja
kelompok lintas kemampuan. Anak-anak didorong untuk saling membantu sesuai dengan kekuatan
mereka masing-masing. Misalnya, dalam sebuah proyek seni, seorang anak dengan kemampuan
motorik halus yang baik mungkin akan membantu temannya yang kesulitan memegang kuas,
sementara temannya itu mungkin memiliki imajinasi warna yang lebih kaya dan memberikan ide-
ide kreatif.

Kepala Unit menjelaskan visi di balik pendekatan ini:

"Kami ingin mematahkan paradigma 'belas kasihan'. Anak-anak ini bukan objek untuk dikasihani.
Mereka adalah anggota komunitas yang aktif. Mereka tidak hanya belajar dari kami, kami juga
belajar banyak dari merekatentang ketulusan, tentang ketekunan, tentang cara melihat dunia dengan
cara yang berbeda. Kami sengaja menciptakan situasi di mana mereka harus saling mengandalkan.

24



Voice Of Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama | Vol. 9 No. 1

Ini adalah miniatur dari tubuh Kristus. Tidak ada yang lebih superior. Semua orang butuh dan
dibutuhkan." (Wawancara, Kepala Unit UPT Golden Kids).

Praktik ini secara langsung mencerminkan prinsip teologi interdependensi. la menantang budaya
individualisme dan kompetisi yang mendominasi sistem pendidikan konvensional. Dengan
menekankan saling ketergantungan, UPT Golden Kids tidak hanya mempersiapkan anak-anak untuk
hidup di masyarakat, tetapi juga membentuk sebuah model masyarakat alternatifsebuah komunitas
di mana nilai seseorang tidak ditentukan oleh kemandiriannya, melainkan oleh kemampuannya
untuk memberi dan menerima dalam sebuah jaringan relasi. Ini adalah sebuah Aksi Insani yang
berakar kuat pada pemahaman eklesiologis tentang gereja sebagai persekutuan yang beragam
namun satu. Praksis teologi yang merangkul anak berkebutuhan khusus menuntut hubungan yang
simetris antara apa yang dipikirkan, apa yang dirasakan, dan apa yang dilakukan komunitas.
Refleksi teologis di kepala (pikir) perlu diresapi oleh empati dan kepekaan hati (rasa), lalu
diterjemahkan dalam tindakan nyata (tindak) yang konsisten. Ketika ketiga dimensi ini, kognitif,
afektif, dan praktis disikapi sebagai satu kesatuan wacana hidup, maka teologi tidak lagi hanya
menjadi bahan bacaan, tetapi narasi yang menarik untuk dibaca, diceritakan kembali, dan dihidupi
bersama. Simetri ini menjadi indikator penting bahwa pemahaman tentang sungguh menjelma
menjadi aksi insani sehari-hari.

2.3. Tema 3: Advokasi Profetis Menantang Stigma di Luar Tembok Sekolah

Tema ketiga menunjukkan bahwa praktik inklusi di UPT Golden Kids tidak berhenti di dalam
gerbang sekolah. Lembaga ini secara sadar mengambil peran sebagai agen perubahan sosial yang
menantang stigma dan miskonsepsi tentang disabilitas di masyarakat luas. Hal ini dilakukan melalui
berbagai cara, seperti mengadakan seminar untuk orang tua dan masyarakat umum, pameran karya
siswa yang terbuka untuk publik, dan kemitraan dengan gereja-gereja lokal untuk meningkatkan
kesadaran tentang teologi disabilitas.

Kepala Unit melihat ini sebagai bagian tak terpisahkan dari misi mereka:

"Pekerjaan kami akan sia-sia jika setelah lulus dari sini, anak-anak kembali ke masyarakat yang
menolak mereka. Jadi, kami harus 'menginjili' masyarakat juga. Kami harus menunjukkan kepada
mereka bahwa anak-anak ini bukan beban, tetapi berkat. Bahwa inklusi bukan hanya soal kebaikan
hati, tetapi soal keadilan. Ini adalah panggilan profetis kami. Kami bersuara bagi mereka yang
suaranya sering tidak didengar, dan kami menantang struktur-struktur yang tidak adil, baik di gereja
maupun di masyarakat." (Wawancara, Kepala Unit UPT Golden Kids).

Peran advokasi ini adalah manifestasi paling jelas dari bagaimana teologi dapat mendorong aksi
sosial yang transformatif. Jika menegaskan bahwa semua manusia memiliki martabat yang setara,
maka setiap struktur atau sikap yang mengingkari martabat tersebut harus ditantang sebagai sesuatu
yang bertentangan dengan kehendak Allah. Aksi ini melampaui pelayanan karitatif (memberi ikan)
dan bergerak menuju perjuangan untuk keadilan struktural (mengubah sistem yang menghalangi
orang untuk memancing). Ini menunjukkan bahwa pemahaman teologi yang mendalam tidak hanya
menghasilkan komunitas internal yang hangat, tetapi juga mendorong komunitas tersebut untuk
terlibat dalam misi profetis di dunia yang lebih luas.

3. Sintesis Dialektis: Merumuskan Model Praksis Teologi Inklusif

Hidup bersama, bersekutu, dan melayani di tengah kondisi yang sulit dan serba minimalis justru
menjadi panggung di mana kemuliaan Tuhan dinyatakan. Banyak keluarga dan lembaga yang
melayani anak berkebutuhan khusus bergumul dengan keterbatasan finansial, tenaga, maupun
sarana. Namun, di dalam teks-teks Alkitab, komunitas kecil yang rapuh sering kali dipakai Allah
sebagai alat untuk menghadirkan tanda Kerajaan-Nya. Dalam perspektif ini, kesediaan gereja dan
lembaga seperti UPT Golden Kids untuk tetap tinggal, hadir, dan melayani di tengah segala
keterbatasan adalah wujud pengakuan bahwa pada anak-anak ini bernilai begitu tinggi hingga layak
diperjuangkan sekalipun dengan sumber daya yang terbatas.

25



Diany Dkk |Martabat Dan Aksi Insani:...
Doi : 10.36972/jvow.v9i1.344

Dialog antara fondasi teologi dan temuan empiris dari UPT Golden Kids memungkinkan kita untuk
merumuskan sebuah model praksis yang dapat menjadi panduan bagi komunitas lain. Sintesis ini
bukanlah sebuah proses satu arah di mana praktik hanya menjadi ilustrasi dari teologi. Sebaliknya,
ini adalah sebuah proses dialektis di mana praktik di lapangan juga memperkaya dan mempertajam
pemahaman teologi. Di sini tampak dialektika hidup: antara ideal dan kenyataan, antara gagasan
dan pengalaman konkret, yang saling menguji dan saling mengoreksi.
Praktik di UPT Golden Kids mengkonfirmasi kekuatan teologi relasional. Konsep-konsep teologi
seperti martabat inheren, interdependensi, dan panggilan profetis bukanlah sekadar abstraksi,
melainkan prinsip-prinsip yang dapat diwujudkan secara nyata dan memiliki dampak transformatif
pada kehidupan individu dan komunitas. Pedagogi martabat di sekolah tersebut adalah cerminan
hidup dari pengakuan akan nilai intrinsik setiap pribadi. Komunitas interdependen yang mereka
bangun adalah perwujudan dari metafora tubuh Kristus. Dan peran advokasi mereka adalah respons
konkret terhadap panggilan keadilan yang terkandung dalam doktrin penciptaan.
Namun, di sisi lain, realitas lapangan juga memberikan nuansa pada idealisme teologi. Wawancara
dengan Kepala Unit juga mengungkap adanya tantangan-tantangan berat, seperti keterbatasan
sumber daya, kelelahan emosional para staf (burnout), dan frustrasi menghadapi stigma yang sulit
diubah. Tantangan-tantangan ini mengingatkan kita bahwa "Aksi Insani" tidak selalu berjalan
mulus. Ia terjadi dalam konteks dunia yang jatuh, di mana struktur dosa dan keterbatasan manusia
adalah nyata. Di sinilah dimensi eskatologis teologi memberi pengharapan. Perjuangan membangun
komunitas yang merangkul dilihat sebagai bentuk partisipasi dalam karya penebusan Allah. Proses
ini selalu berada dalam ketegangan dan tidak akan mudah di dunia sekarang, tetapi justru di situlah
makna kesetiaan komunitas diuji. Teologi, dengan demikian, tidak hanya memberikan inspirasi,
tetapi juga memberikan pengharapan dan ketekunan di tengah perjuangan.
Berdasarkan sintesis ini, sebuah Model Praksis Teologi Inklusif dapat dirumuskan, yang terdiri dari
tiga pilar yang saling terkait:

a. Fondasi Afirmatif (Affirmative Foundation)

Komunitas perlu secara sadar dan eksplisit mengadopsi serta mengajarkan teologi relasional. Ini
bukan hanya tugas para teolog, tetapi seyogianya telah menjadi jati diri dari seluruh komunitas.
Pemahaman bahwa setiap orang berharga karena diciptakan untuk relasi menjadi landasan bagi
semua kebijakan, liturgi, dan program.

b. Praktik Partisipatif (Participatory Practices)

Komunitas harus secara sengaja merancang praktik-praktik yang memfasilitasi partisipasi dan
interdependensi, bukan sekadar menyediakan "layanan". Ini berarti menggeser fokus dari "apa yang
bisa kami lakukan untukmu?" menjadi "bagaimana kita bisa menjadi komunitas bersama?". Ini
menuntut evaluasi kritis terhadap segala sesuatu, mulai dari arsitektur bangunan, gaya komunikasi,
hingga struktur pengambilan keputusan, untuk memastikan tidak ada hambatan bagi partisipasi
penuh semua anggota.

c. Keterlibatan Profetis (Prophetic Engagement)

Komunitas tidak boleh menjadi sebuah "pulau inklusif" yang terisolasi. Ia memiliki panggilan untuk
menjadi garam dan terang di dunia yang lebih luas. Ini berarti secara aktif mengidentifikasi dan
menantang stigma, diskriminasi, dan ketidakadilan struktural yang dihadapi oleh anak berkebutuhan
khusus di masyarakat. Keterlibatan ini bisa berupa advokasi kebijakan, pendidikan publik, atau
kemitraan strategis dengan organisasi lain.

Ketiga pilar ini Afirmasi, Partisipasi, dan Keterlibatan Profetis adalah wujud dari "Aksi Insani"
yang berakar kuat pada pengakuan akan . Model ini menunjukkan bahwa inklusi sejati bukanlah

26



Voice Of Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama | Vol. 9 No. 1

sekadar program tambahan, melainkan sebuah konsekuensi logis dari pemahaman yang benar
tentang siapa Allah dan siapa manusia. Ia adalah sebuah perjalanan iman yang menuntut refleksi
teologi yang terus-menerus, komitmen praktis yang radikal, dan keberanian profetis untuk
mengubah dunia.

Dalam perjalanan tersebut, penolakan terhadap upaya membangun komunitas inklusif tidak dapat
dihindari.Bila dalam proses membangun komunitas inklusif masih terjadi penolakan, baik dari
lingkungan, jemaat, maupun bahkan dari anggota keluarga sendiri, hal itu perlu dilihat bukan hanya
sebagai kegagalan, melainkan sebagai satu reaksi yang dapat diolah untuk membangun
keseimbangan yang kreatif. Penolakan membuka ruang bagi gereja dan lembaga pendidikan untuk
merefleksikan strategi komunikasi, pola pendampingan, maupun struktur layanan yang ada. Dengan
pengolahan yang tepat, resistensi dapat menjadi cermin yang menolong komunitas memperbaiki
diri, sekaligus kesempatan untuk menyampaikan kembali teologi dengan cara yang lebih
komunikatif dan kontekstual

KESIMPULAN

Penelitian ini berangkat dari kegelisahan atas kesenjangan antara proklamasi teologi mengenai
martabat manusia dan realitas praktik sosial yang sering kali belum merangkul anak berkebutuhan
khusus.

Pertama, menjawab pertanyaan mengenai elemen kunci dari teologi , penelitian ini menegaskan
bahwa model relasional menyediakan fondasi teologi yang paling kokoh dan dapat merangkul
semua. Berbeda dengan model substantif atau fungsional yang berisiko mengukur nilai manusia
berdasarkan kemampuan, model relasional mendasarkan martabat pada status universal manusia
sebagai makhluk yang diciptakan untuk menjalin relasi dengan Allah dan sesama. Tiga elemen
kunci yang diidentifikasi, martabat yang melekat, kemanusiaan sebagai relasionalitas, dan
interdependensi sebagai anugerah, secara bersama-sama membentuk kerangka teologi yang secara
radikal menolak segala bentuk marginalisasi dan meneguhkan partisipasi penuh setiap individu
dalam komunitas.

Kedua, menjawab pertanyaan tentang bagaimana prinsip teologi ini diwujudkan dalam praktik,
studi kasus di UPT Golden Kids UKI menunjukkan bahwa penerjemahan teologi menjadi aksi
adalah sebuah proses yang mungkin dan transformatif. Temuan empiris menjadi tiga tema utama:
pedagogi martabat, komunitas interdependen, dan advokasi profetis. Praktik-praktik ini secara
konkret terbukti mampu mendorong kemandirian fungsional. Ini terlihat dalam kemampuan
mendasar seperti merawat diri secara mandiri (makan, mandi, dan kebersihan pribadi) serta
mengelola tanggung jawab pribadi (membersihkan tempat tidur). Lebih jauh, model ini terbukti
mampu mengidentifikasi dan mengasah potensi unik setiap anak, membuka jalan bagi
pengembangan keterampilan vokasional sebagai bekal kemandirian ekonomi. Dialog antara teologi
dan temuan lapangan ini kemudian melahirkan sebuah Model Praksis Teologi yang Merangkul,
yang bertumpu pada tiga pilar: Fondasi Afirmatif, Praktik Partisipatif, dan Keterlibatan Profetis.
Model ini menunjukkan bahwa praktik merangkul sejati bukanlah sekadar program, melainkan
sebuah praksis holistik yang mengintegrasikan keyakinan teologi yang mendalam, praktik komunal
yang disengaja, dan keterlibatan sosial yang berani.

Pada akhirnya, penelitian ini menyimpulkan bahwa Imago Dei bukanlah sekadar doktrin . Ketika
dipahami secara relasional dan dihidupi secara konsisten, ia menjadi sumber daya spiritual dan etis
yang kuat untuk menginspirasi dan menopang aksi-aksi insani yang memperjuangkan keadilan.
Martabat ilahi setiap manusia menuntut sebuah respons insani yang tidak hanya berupa belas
kasihan, tetapi juga komitmen untuk membangun dunia di mana setiap orang dapat merasakan
bahwa mereka benar-benar diterima dan memiliki tempat. Secara praktis, pemahaman teologis ini

27



Diany Dkk |Martabat Dan Aksi Insani:...
Doi : 10.36972/jvow.v9i1.344

melawan stigma yang mengakar di masyarakat. [a memampukan para orang tua dan keluarga untuk
tidak lagi merasa malu atau minder, tetapi mendampingi anggota keluarga yang berkebutuhan
khusus dengan keyakinan bahwa mereka adalah sesama ciptaan Allah yang unik dan berharga.

?A 1;‘211;1 tentang Keluarga dan Kemandirian: Penelitian lanjutan dapat difokuskan secara kualitatif
pada dampak teologi yang merangkul terhadap psikologis dan spiritualitas keluarga dengan
fokus pada dua sub-pertanyaan: bagaimana doktrin secara praktis mengikis stigma atau rasa
malu dan memotivasi keterlibatan keluarga dalam pelatihan kemandirian (fungsional dan
vokasional) anak.

Eksplorasi Teologi Lebih Dalam: Peran teologi pengharapan sebagai sumber ketekunan di
tengah perjuangan membangun komunitas yang merangkul merupakan tema penting yang
belum didalami. Ini dapat menjadi topik penelitian teologi di masa depan.
a. Bagi Gereja dan Lembaga Kristen

Disarankan agar Gereja dan Lembaga Kristen melakukan peninjauan praktik yang
merangkul Anak Berkebutuhan Khusus menggunakan tiga pilar Model Praksis Teologi
Inklusif yang ditawarkan (Afirmasi, Partisipasi, Keterlibatan Profetis). Tujuannya adalah
mewujudkan Aksi Insani yang berakar pada pengakuan Martabat setiap Anak Berkebutuhan
Khusus. Ini dapat mencakup: Peninjauan ulang kurikulum sekolah minggu dan materi
katekisasi, Penyediaan pendampingan pastoral yang spesifik untuk memberdayakan
keluarga Anak Berkebutuhan Khusus agar tidak merasa malu dan mampu melihat dalam

diri anak mereka.

e Bagi Praktisi Pendidikan Kebutuhan Khusus: UPT Golden Kids dan lembaga sejenis
didorong untuk mendokumentasikan dan memformalkan praktik-praktik baik mereka
menjadi sebuah modul pelatihan yang dapat direplikasi. Modul ini sebaiknya secara eksplisit
menyertakan strategi pedagogi martabat untuk melatih kemandirian fungsional serta
panduan untuk mengidentifikasi dan mengasah keterampilan vokasional dasar. Membangun
jaringan yang lebih kuat antar lembaga serupa juga penting untuk memperkuat gerakan
advokasi bersama.

e Bagi Sekolah Tinggi Teologi: Disarankan untuk mengintegrasikan Teologi Disabilitas dan
Model Sosial Disabilitas ke dalam kurikulum inti, bukan hanya sebagai mata kuliah pilihan.
Calon pemimpin gereja dan teolog perlu dibekali sejak dini dengan kerangka teologi dan

praktis untuk membangun komunitas yang benar-benar merangkul, sehingga Martabat setiap

28



Voice Of Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama | Vol. 9 No. 1

Anak Berkebutuhan Khusus dapat diterjemahkan menjadi Aksi Insani yang transformatif di

setiap pelayanan.

29



Diany Dkk |Martabat Dan Aksi Insani:...
Doi : 10.36972/jvow.v9i1.344

DAFTAR PUSTAKA

Badan Pusat Statistik. (2024). Potret Penyandang Disabilitas di Indonesia. Hasil Long Form Sensus
Penduduk 2020.

Eiesland, N. L. (2004). The Bible In Transmission. Encountering The Disabled God.

Grenz, S. J. . (2000). Theology for the community of God (2nd ed.). Broadman & Holman.

Harisantoso, I. T. (2022). Persepsi Jemaat Tentang Kaum Disabilitas Dan Akses Mereka Ke Dalam
Pelayanan Gereja. VISIO DEI Jurnal Teologi Kristen, 4(1).

Kristianto, P. E. (2023). Pengintegrasian Gereja Semua dan Bagi Semua dalam Teologi Disabilitas di
Pelayanan Bagi dan Bersama Penyandang Disabilitas. DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan
Kristiani, 8(1), 252-270. https://doi.org/10.30648/dun.v8i1.1016

Lexy J. Moleong. (2018). Metode Penelitian Kualitatif (Edisi revisi, Vol. 38). PT. Remaja Rosdakarya.

Magdalena, E. (2024). Homo Capax Dei: Kemampuan Penyandang Disabilitas Intelektual dalam
Mengenal Allah. DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani, 9(2), 648—663.
https://doi.org/10.30648/dun.v912.1447

Masnidar, S. (2023). Dari relasi menuju partisipasi: Sebuah teologi keterhisaban identitas manusia ke
dalam imago Dei pada konteks autisme. KURIOS, 9(2), 324. https://doi.org/10.30995/kur.v912.755

Millard, J. E. (2007). Christian Theology - Millard J. Erickson - Google Buku. by Baker Books.
https://books.google.co.id/books?
1d=8Z5zBQAAQBAJ&printsec=frontcover&hl=id#v=onepage&q&f=false

Nainggolan, M. D. (2022). Merayakan Imago Dei Bersama Penyandang Disabilitas Intelektual Dalam
Cinta Persahabatan. Gema Teologika , No. 7. https://doi.org/10.21460/gema

Oliver, Michael., Sapey, Bob., & Thomas, Pam. (2012). Social work with disabled people. 208.

Paruru, N. (2024, November). Gereja Sebagai Komunitas Inklusi: Refleksi Hidup Menggereja Bersama
Penyandang Disabilitas. https://doi.org/https://doi.org/10.52960/a.v412.298

Swinton, J. (2012a). Dementia: Living in the Memories of God - John Swinton - Google Buku.
https://books.google.co.id/books?
1d=1AA XyMY89AC&pg=PR7&hl=id&source=gbs _selected pages&cad=1#v=onepage&q&f=fals
e

Swinton, J. (2012b). From Inclusion to Belonging: A Practical Theology of Community, Disability and
Humanness. Journal of Religion, Disability and Health, 16(2), 172—190.
https://doi.org/10.1080/15228967.2012.676243

World Health Organization. (2023, March 7). Disability.
https://www.who.int/news-room/fact-sheets/detail/disability-and-health

Yong, Amos. (2011). The Bible, disability, and the church: a new vision of the people of God. W.B.
Eerdmans Pub. Co.hilang

30



